
L’Art ottoman dans les collections privées  |  Ottoman art in private collections

sous la direction de

avec la collaboration de 

Frédéric Hitzel

Eric Grunberg
Alexis Renard
Nicholas Shaw

directed by 

with the collaboration of

Turkophilia
révélée | revealed





Turkophilia
rÉVÉLÉE | rEVEALED

L’Art ottoman dans les collections privées  |  Ottoman art in private collections

•
Le présent catalogue a été publié à l’occasion du 14e Congrès international d’art turc qui s’est déroulé au 

Collège de France du 19 au 21 septembre 2011. L’exposition a été présentée chez Sotheby’s France, Galerie 
Charpentier, du 19 au 23 septembre 2011 grâce au mécénat privé, avec le soutien de Sotheby’s France.

The present catalogue is published on the occasion of the 14th International Congress of Turkish Art 
that took place at the Collège de France from the 19th to the 21st of September, 2011. 

The exhibition is held at Sotheby’s France, Galerie Charpentier, from the 19th to the 23rd 
September, 2011, thanks to private patronage and with the support of Sotheby’s France.

•

EDITEUR RESPONSABLE / edited by

Frédéric Hitzel

•

Traduction anglaise de / english traduction by

David Radzinowicz / Nicholas Shaw

•

PHOTOGRAPHIES

Luiz Gonzalez

Stéphane Olivier

Nicolas Suk

•

GRAPHIsme / Graphism

Polygraph’ - www.polygraph.be

•

IMPRESSION

Magentacolor

•

© Paris 2011

ISBN : 978-2-9536615-1-4

Les textes repris dans ce catalogue sont publiés sous la responsabilité de leurs auteurs.
© Tous droits de traduction, d’adaptation et de reproduction par tous procédés, réservés pour tous les pays.

En 1ère de couverture et pages 4-5 / On the 1rst cover and pages 4-5:
Intérieur oriental de l’appartement de Hakky Bey, dans / Oriental Interior in the Apartment of Hakky Bey, 

from / Collection Hakky Bey. Objets d’art et de haute curiosité arabes et européens. Anciennes faïences italiennes, hispano-moresques et orien-
tales, bronzes arabes, manuscrits orientaux, émaux de Limoges, étoffes, 

Paris, Hôtel Drouot, ventes 5-10 mars 1906.

En 4ème de couverture / On the 4th cover:
Hanap à décor d’animaux mythiques et scènes de chasse. 

Probablement Balkans, XVIe siècle. 
Décor animalier sur trois registres. Marque de la tuğra du sultan Soliman le Magnifique (1520 - 1566).

Argent doré, martelé, décor repoussé, ciselé, gravé, maté.
Tankard with mythical animals and hunting scenes. 

Possibly Balkans, XVIth century.
Decorated with animals on three registers. Tuğra of Suleiman the Magnificent (1520 - 1566).

Parcel-gilt silver, embossed, chased, engraved on punched ground.



7

8•11

AVANT-PROPOS | FOREWORD

12•19

TURKOPHIL IA : AUX SOURCES DES ARTS TURCS
 TURKOPHIL IA : THE SOURCES OF TURKISH ART

20•35

PART 1

ARGENTERIE | Silverware

36•51

PART 2

CÉRAMIQUEs | CERAMICS

52•65

PART 3

textiles | textiles

66•73

PART 4

calligraphieS | calligraphy

74•97

PART 5

turqueries | turqueries

98•100

BIBLIOGRAPHIE | BIBL IOGRAPHY

REMERCIEMENTS | ACKNOWLEDGEMENTS

o

Personnage en costume turc
Jean-Jacques François Rivière (1653-1747)
Huile sur toile 
Signé : « Jean Jacques François Rivière à= Alep - 1697 - le 24 septembre »
H. 118 cm ; L. 88 cm.

A figure in Turkish Costume 
Jean Jacques François Rivière (1653-1747)
Signed: “Jean Jacques François Rivière in Aleppo – 1697 – September 24 »
Oil on canvas
H. 118 cm ; W. 88 cm.



8 9

	 À l’origine, les collections des 
arts de l’islam qui se sont formées en 
Europe dans la seconde moitié du 
XIXe siècle, ont été constituées par 
des amateurs portés par l’ambition 
d’offrir aux regards un panorama 
historique cohérent, couvrant toutes 
les techniques et toutes les périodes. 
Ces collections ont également un but 
pratique : elles doivent servir de source 
d’inspiration pour des théoriciens 
et des praticiens des arts appliqués, 
que ce soit à Paris, à Londres ou 
dans d’autres pays européens. Elles 
contribuent à conférer ainsi une 
dignité et une vitalité au décor, 
quel qu’il soit. Dans ce contexte, les 
arts ottomans sont le reflet de cette 
fonction de modèle conférée à des 
œuvres qui sont appelées à agir sur le 
présent autant qu’à éclairer le passé. 
Les goûts de ces collectionneurs vont 
naturellement vers les tapis chatoyants, 
les céramiques colorées, les tissus 
associant une polychromie éclatante. 
A contrario, la valeur documentaire 
des objets, témoins de cultures 
anciennes, complexes et hétérogènes, 
n’est pas perçue, et donc le plus 
souvent ignorée. Mais il n’est pas loin le 
moment où les historiens de l’art vont 
tenter d’introduire des classements, 
suivis de tentatives d’interprétation. 
La tâche ne sera pas facile car les 
« arts orientaux » ne se laissent pas 
facilement appréhender, tant en ce 
qui concerne la datation, les lieux 
d’origine, qu’en raison des préjugés 
existants. 

	 At the outset, collections of 
Islamic art formed in Europe in the 
second half of the nineteenth century 
were assembled by keen amateurs 
with the aim of presenting a coherent 
historical account covering all 
techniques and periods.
At the same time, these collections 
served a practical purpose, that they 
should be a source of inspiration for 
both scholars and craftsmen working 
either in Paris, London or other 
European countries. In this way, the 
collections helped to confer a dignity 
and vitality to the decorative arts of 
Europe. In this context, Ottoman art 
acted in the present as a model for 
contemporary work of art as well as 
a means of shedding light upon the 
past. 
The taste of these collectors 
was naturally drawn towards 
shimmering carpets, colourful 
ceramics, and textiles woven in 
striking colours. In contrast, the 
historical value of these objects, 
witnesses to ancient cultures, 
complex and varied, was rarely 
sensed and when it was, it was more 
often ignored. And yet it was not 
long before art historians began to 
attempt to impose classifications 
on this art along tentatively drawn 
distinctions. The task would not be 
an easy one as ‘Oriental Art’ did 
not allow for simple apprehension, 
particularly in matters of date and 
determining origin, and in the face 
of existing prejudices. 

AVANT-PROPOS
FOREWORDFrédéric HITZEL

o

Brûle parfum architecturé à décor de dômes
Turquie, XVIIe siècle
Tombak, cuivre doré au mercure
H. 26 cm.

Incense burner decorated with domes
Turkey, XVIIth  century 
Tombak, mercury gilded copper
H. 26 cm.



10 11

En 1902, sous le titre Les arts et métiers 
en Turquie, paraissait à Istanbul la 
première histoire générale sur les arts 
turcs en français. Son auteur, Prétextat 
Lecomte s’exprimait ainsi sur le sujet : 
« L’Encyclopédie, un journal de Paris 
qui s’occupe de beaux-arts, publia, 
à l’occasion de l’exposition de l’art 
musulman au Palais des Champs-
Élysées à Paris, un article où se trouve 
exposée une théorie qui rapporte tous 
les arts orientaux aux Arabes seuls et 
qui forme de l’Égypte le pôle d’où ils 
rayonnent sur le monde. Cela est faux 
indiscutablement ». Un peu plus loin il 
poursuivait : « La Turquie occupe une 
place importante dans le monde des 
arts. Donc si on paraît méconnaître 
injustement en Europe son effort 
artistique, cela tient sans doute à ce 
que cette nation ne se fait pas assez 
connaître1. »
C’est inspirés de ces paroles que nous 
avons été tentés, un siècle plus tard, 
de dresser ce modeste catalogue qui 
retracera l’évolution des arts décoratifs 
turcs au cours du XXe siècle. À 
l’occasion du 14e Congrès international 
d’art turc, cette exposition nous 
donne l’occasion de retracer le chemin 
parcouru dans le domaine de la 
connaissance des arts turcs et de faire 
le point sur l’avancée de la recherche.

(1)  PRÉTEXTAT-LECOMTE, Les arts et 
métiers en Turquie, Constantinople, 1902.

In 1902, under the title “Les arts et 
métiers en Turquie”, there appeared 
in Istanbul the first general history 
of Turkish art in French. Its author, 
Prétextat Lecomte, expressed the view 
as follows:
« L’Encyclopédie, a Parisian journal 
concerned with the fine arts, 
published, on the occasion of the 
first exhibition of Muslim art at 
the Palais des Champs-Élysées in 
Paris, an article in which the theory 
was proposed that the source of all 
Oriental art was the Arabs only, and 
that an artistic epicentre was formed 
in Egypt which then shone out on the 
world. This is indisputably wrong. »
A little later he continues: « The Turk 
occupies an important place in the 
world of art. So, if we appear to be 
unjustly unaware in Europe of his 
artistic efforts then be in no doubt 
that this nation has not yet been 
sufficiently understood. »
It is inspired by such words that we 
are attempting, a century later, with 
this modest exhibition to retrace 
the evolution of Turkish decorative 
art history over the course of the 
twentieth century.
On the occasion of the 14th 
International Congress of Turkish 
Art, this exhibition gives us the 
opportunity to map the development 
of this knowledge of Turkish art 
and to take stock of the advances in 
research.

Grand carreau de revêtement 
Turquie, Iznik, ca 1575
Céramique siliceuse à décor peint sur engobe et sous glaçure plombifère
H. 35,9 cm ; L. 32,8 cm.

Large tile
Turkey, Iznik, ca 1575
Fritware, underglaze painted decoration on an opaque white glaze
H. 35,9 cm ; W. 32,8 cm.



12 13

	 Les liens privilégiés de la France 
avec l’Empire ottoman depuis le XVIe 
siècle, notamment sur le plan culturel, 
ont drainé vers Constantinople des 
diplomates, des commerçants, des 
savants et des artistes qui, au fil des 
siècles, ont constitué sur place des 
collections expédiées plus tard à Paris 
ou vers d’autre capitales européennes. 
Il faut cependant relativiser leur 
quantité. Avant le XIXe siècle, on 
ne constate pas d’arrivées massives 
d’œuvres d’art ottomanes sur le 
territoire européen à l’exception des 
butins de guerre qui enrichissent 
quelques cabinets de curiosité ou 
kunstkammern en Europe centrale. 
Dans le cas français, la Révolution 
va conduire à l’essor de collections 
publiques à vocation universelle où 
sont rassemblées toutes sortes d’objets 
somptuaires ou objets d’apparat à 
vocation politique, en particulier 
les cadeaux offerts à l’occasion de 
nombreux échanges diplomatiques 
entre la France et l’Empire ottoman.
À partir des années 1830, la présence 
coloniale française en Algérie et du 
Royaume-Uni sur le sous-continent 
indien, ainsi que le développement des 

	 The special relationship that 
has existed between France and the 
Ottoman Empire since the XVIth 
century, in particular on the cultural 
level, served to attract many diplomats, 
merchants, scientists, and artists to 
Constantinople. Over the centuries, 
these individuals amassed collections 
in the Turkish city that were later 
dispatched to Paris and to other 
European capitals. Their quantity 
should not, however, be overstated. 
Prior to the XIXth century it seems that 
Ottoman works of art did not make 
their way in Europe en masse– except 
for the case of war booty enriching the 
curio cabinets, the Kunstkammern, 
of Central Europe. In France, the 
Revolution led to the rise of public 
collections open to all that amassed 
every kind of luxury object as well as 
articles of pageantry of political import, 
for the majority gifts presented on the 
occasion of the regular diplomatic 
exchanges that took place between 
France and the Ottoman Empire. 
From the 1830s on, the French 
colonial presence in Algeria and the 
British Raj in the Indian subcontinent, 
in conjunction with developments 

TURKOPHILIA : 
AUX SOURCES DES ARTS TURCS

TURKOPHILIA : 
THE SOURCES OF TURKISH ART

Frédéric HITZEL

o

Sikke ou porte turban de derviche
Turquie, Konya, XIVe siècle
Bois, partiellement laqué, décoré de rinceaux et fleurs 
en or, socle peint et orné de calligraphies poétiques 
H. 26,5 cm



14 15

l’origine des arts du feu islamiques. 
Cette étiquette générique fut d’ailleurs 
longtemps employée pour caractériser 
l’ensemble des céramiques islamiques. 
Dans leur description des monuments 
ottomans d’Istanbul, les célèbres 
guides de voyage Joanne de 1886 
précisaient d’ailleurs que les 
Ottomans :
	� « ont emprunté aux Persans 

un procédé d’ornementation 
qui produit, parfois, un effet 
merveilleux, ainsi qu’on peut 
s’en rendre compte en visitant 
la Mosquée verte et le turbé de 
Mustafa, à Brousse, et le turbé 
de ShahZadé, à Constantinople : 
nous voulons parler des carreaux 
de faïence. Les plus beaux sont 
connus sous le nom de faïences 
persanes, et sont constitués par 
des carreaux vernissés à fond 
blanc, sur lequel se détachent des 
guirlandes de fleurs du dessin le 
plus délicat et d’une harmonie 
de tons qu’il est impossible de 
surpasser (…) Aussi les amateurs 
se disputent-ils à grand renfort de 
livres turques les échantillons des 
anciennes faïences qui, arrachées 
par des gardiens infidèles des 
murs des mosquées, alimentent 
les boutiques des marchands 
de curiosités du bazar de 
Constantinople3. »

Tout un débat se déroulait 
simultanément sur l’existence ou 
non d’une esthétique spécifique 
aux peuples Turcs. Aux préjugés 
raciaux sur la supériorité des Persans, 
d’origine indo-européenne, s’ajoutait 
une turcophobie remontant aux 
critiques des Lumières contre le 
« despotisme oriental » et encore 
accentuée par le déclin de l’Empire 
ottoman à la fin du XIXe siècle.
Même les efforts solitaires de 
l’architecte Léon Parvillée pour 
acclimater la notion « d’art turc » l’ont 
largement renvoyée à des ascendances 

transports maritimes encouragent la 
multiplication des voyages. De plus 
en plus d’occidentaux rapportent des 
« souvenirs d’Orient » qui enrichissent 
les collections européennes. Les 
plus notables sont certainement la 
collection d’art musulman du duc de 
Blacas acquise par le British Museum 
en 1866 ; celle des céramiques Iznik 
rapportées de l’île de Rhodes par 
Auguste Salzmann, acquises par 
le musée des Thermes de Cluny en 
1865-1866 et exposées à partir de 
1878, actuellement présentées au 
musée de la Renaissance du château 
d’Ecouen ; la collection de manuscrits 
enluminés de Charles Schefer, sans 
oublier celles des célèbres marchands 
de la place parisienne, Hakky Bey 
et surtout Dikran Kelekian dont la 
galerie de la place Vendôme attirait 
les représentants des plus grands 
musées du monde. Paris devient à 
cette époque la plaque tournante 
d’un marché de l’art qui, après avoir 
commencé par se fournir directement 
à Istanbul, au Caire, à Damas, 
par l’intermédiaire de voyageurs, 
marchands et aventuriers, vivait de 
plus en plus d’échanges internes entre 
collections européennes.
Dans ce contexte, on peut s’interroger 
sur ce que signifiait art turc ou art 
ottoman. En effet, autant les amateurs 
d’art oriental au XIXe siècle faisaient 
la distinction entre art persan et art 
purement arabe, autant la notion 
d’art turc leur était étrangère, voire 
incompréhensible ; pour eux cet 
art était dérivé de la Perse, tout en 
y incorporant des éléments arabes, 
byzantins, voire de la Grèce antique. 
Ainsi, les plats Iznik découverts 
par Auguste Salzmann dans les 
intérieurs Rhodiens furent désignés 
sous l’appellation « faïence persane » 
ou « céramique persane » par les 
collectionneurs occidentaux, d’autant 
que l’on n’avait pas pu localiser 
l’emplacement des fours2. La Perse 
était considérée comme la source et 

(2) Frédéric HITZEL & Mireille 
JACOTIN, Iznik. L’aventure d’une 

collection, Paris, RMN, 2005.

(3) Guides-Joanne, De Paris à 
Constantinople, Paris, Hachette et 

Cie, 1883, pp. 11-12.

in maritime transport, encouraged 
travelling and increasing numbers 
of Westerners began to bring back 
“Oriental souvenirs” that were 
soon filling European collections. 
Among the most notable are surely 
the collection of Muslim art that 
once belonged to the Duke of Blacas 
acquired by British Museum in 1866; 
the Iznik ceramics recovered from 
the island of Rhodes by Auguste 
Salzmann that were acquired by the 
Musée des Thermes de Cluny in 1865-
1866, where they were exhibited in 
1878, and which are now on display 
in the Musée de la Renaissance 
at the Château d’Ecouen; Charles 
Schefer’s collection of illuminated 
manuscripts, not forgetting others 
belonging to such celebrated 
merchants on the Paris market as 
Hakky Bey, and especially Dikran 
Kelekian, whose gallery on the Place 
Vendôme attracted representatives 
from many of the foremost museums 
in the world. By that time Paris had 
become the hub in an art market 
which, having begun with travellers, 
merchants, and adventurers supplying 
it directly from Istanbul, Cairo and 
Damascus, was increasingly being 
replenished internally, through 
interchange between European 
collections.
In this context, one might wonder 
what Turkish or Ottoman art might 
actually have meant. Indeed, though 
19th century lovers of Oriental art 
made a distinction between Iranian 
and purely Arab art, the concept 
of a Turkish art was alien, even 
incomprehensible, to them. In their 
eyes, such an art derived solely 
from Persia, incorporating Arabic, 
Byzantine, and even Ancient Greek 
elements. Thus, the Iznik dishes 
discovered in houses on Rhodes by 
Auguste Salzmann were referred to as 
“Persian faience” or “Persian ceramics” 
by Western collectors, understandably 
perhaps since the sites of the kilns 

where they had been fired remained 
unknown.2 Persia was regarded as the 
fount and origin of all Islamic ceramics 
and the generic label “Persian” was 
long employed to designate Islamic 
ceramics as a whole. 
In a description of the Ottoman 
monuments of Istanbul, the 
vademecum published by the famous 
Guides-Joanne in 1886 explained that 
the Ottomans: 
	� “have borrowed from the Persians 

a manner of ornamentation that 
sometimes produces the most 
marvellous effects, as can be seen 
when visiting the Green Mosque 
or the turbe of Mustafa in Bursa, 
and the turbe of the Shahzade in 
Constantinople: we are referring 
to earthenware tiling. The finest 
is known as Persian faience and 
consist in glazed tiles with a white 
ground and contrasting garlands 
of flowers of the most delicate 
line and unsurpassed harmony 
of tone […]. Amateurs waving 
wads of Turkish pounds vie with 
one another for examples of 
such historic earthenware which, 
ripped by unscrupulous guards 
from the walls of the mosques, 
supply the curio shops run by the 
merchants in the Constantinople 
bazaar.”3

Simultaneously, a wide-ranging 
debate raged as to the existence, or 
not, of an aesthetics peculiar to the 
Turkish people. Compounding a racial 
prejudice as to the superiority of the 
Persians (of Indo-European origin), 
a “Turkophobia” dating back to the 
Enlightenment critique of “Oriental 
despotism” was by the end of the 19th 
century being accentuated by the 
decline of the Ottoman Empire. 
Even the pioneering efforts of architect 
Léon Parvillée to gain acceptance 
for the concept of a “Turkish art” 
had to trace it back for the most part 
to Iranian, Greek or Arabic models 



16 17

d’art français Victor Champier, 
dans son introduction au volume 
de Collinot et de Beaumont sur les 
ornements turcs, se fait l’écho de ces 
hésitations contemporaines : 
	� « Dans les classifications encore 

vagues et mal définies que l’on a 
imaginées pour les arts orientaux, 
la Turquie n’a pas une part bien 
nette. […] Dans cette contrée 
troublée par tant de guerres, 
habitée par des races si diverses, 
[…] point d’unité, partant point 
d’originalité absolument distincte. 
La même confusion qu’on observe 
dans les origines et dans les 
divisions politiques du pays se 
retrouve dans ses arts. De quelles 
influences ceux-ci procèdent-ils, 
de quels mélanges singuliers se 
sont-ils formés ? Comment le style 
byzantin, production bâtarde 
d’une civilisation mourante, s’est-il 
combiné avec cette fantaisie inouïe 
de formes et de couleurs éclatante ? 
Dans quelle mesure les arts arabe, 
persan, hindou, etc. se sont-ils 
associés et donnés rendez-vous ?5 »

À défaut de réponse précise, Victor 
Champier referme cette interrogation 
en proposant de voir l’identité 
de l’art turc avant tout dans sa 
« fonction d’intermédiaire entre deux 
civilisations », celle de l’Europe et 
celle de l’Asie.
En 1909, la notion « d’art turc » est 
pour la première fois employée par 
un auteur turc, en l’occurrence Celâl 
Esad, jeune étudiant en histoire de 
l’art, qui deviendra quelques années 
plus tard professeur d’histoire de 
l’architecture et de l’urbanisme 
à l’Académie des Beaux-Arts 
d’Istanbul6. Son ouvrage provoqua des 
observations chez certains critiques 
qui ne voulaient pas se rallier à l’idée 
de l’existence d’un art turc en dehors 
de l’art persan et arabe.

L’image du turc à cette époque ne 
pouvait être que celle d’un guerrier 

(5) Eugène COLLINOT et Adalbert 
de BEAUMONT, Encyclopédie des arts 
décoratifs de l’Orient. Ornements turcs, 

Paris, Canson, 1883.

(6) Celâl ESAD, Constantinople. De 
Byzance à Stamboul, Paris, H. Laurens, 

1909. 

(7) Celâl Esad ARSEVEN, L’Art Turc, 
depuis son origine jusqu’à nos jours, 

Istanbul, Devlet Basımevi, 1939, p. 5.

iraniennes, grecques ou arabes, 
valorisant un art hybride. 
En 1874, Viollet-le-Duc, l’architecte 
français bien connu, dans la préface 
de l’ouvrage de Léon Parvillée sur 
l’Architecture et décoration turques 
au XVe siècle se demandait même s’il 
existait un art turc!
	� « Que les Turcs aient adopté l’art 

ou les arts qui s’accommodent le 
mieux à leurs habitudes et à leur 
religion, rien de plus naturel ; 
mais qu’ils aient été les pères d’un 
art local, cela me paraît difficile à 
démontrer. En effet, dans tous les 
exemples fournis par Mr Parvillée, 
je trouve de l’arabe, du persan, 
peut-être quelques influences 
hindoues, mais du turc ? Quoi qu’il 
en soit, et sans insister sur le point 
de savoir exactement la part qui 
revient aux Turcs en cette affaire, 
on reconnaîtra facilement qu’il y a 
dans ces compositions, soit comme 
tracé, soit comme coloration, un art 
très développé et savant. » 

En conclusion de sa démonstration, 
Viollet-le-Duc s’opposait fermement 
à l’idée d’un « art turc » qui n’était, 
selon lui, que le résultat d’heureux 
mélanges entre des sources étrangères 
au peuple conquérant : 
	� « Le plan, la construction et la 

sculpture furent l’œuvre du Grec ; 
les détails de la décoration et des 
inscriptions, celle de l’Arabe, dont 
les connaissances en mathématiques 
et en géométrie sont connues. Les 
décorations de la faïence, aussi 
remarquables sous le rapport 
des dessins que sous celui de la 
fabrication des céramiques, furent 
apportées par les Persans. Toutes 
ces connaissances variées venant de 
l’Inde, de la Perse, de la Haute Asie, 
etc., jointes au travail laborieux des 
byzantins, produisirent rapidement 
un art unique4. »

Viollet-le-Duc n’est pas le seul à 
penser ainsi. De son côté, le critique 

(4) Léon PARVILLÉE, Architecture et 
décoration turques au XVe siècle, préface 

d’Eugène-Emmanuel Viollet-le-Duc, 
Paris, A. Morel et Cie, 1874, p. III.

and extolled it as a hybrid art. In 
1874, in a foreword to Parvillée’s 
volume, Architecture et décoration 
turques au XVe siècle, the celebrated 
French architect Viollet-le-Duc even 
wondered whether Turkish art actually 
existed.
	� “That the Turks might adopt the 

art or arts best adapted to their 
lifestyle and religion, all well 
and good; but that they might 
be fathers to a local art – in my 
eyes, that appears more difficult 
to demonstrate. In effect, in all the 
examples provided by M. Parvillée, 
I find Arabic, Persian, some Hindu 
influences perhaps, but Turkish? In 
any event, and without labouring 
the point as to what is Turkish 
exactly in all this, it can be readily 
accepted that these compositions 
exemplify, in terms of line or 
colouring, a highly developed and 
cultured art.” 

Concluding his demonstration, 
Viollet-le-Duc firmly rejects the 
notion of “Turkish art,” which, in 
his eyes, is merely the outcome of 
a happy mix of sources alien to the 
conquering people: 
	� “Planning, construction and 

sculpture were the work of the 
Greek; the decorative details and 
inscriptions that of the Arab, 
whose knowledge of mathematics 
and geometry is widely accepted. 
The decorations on earthenware, 
as remarkable in design as in 
manufacture, were a Persian 
contribution. Such extensive 
knowhow, issuing from India, 
Persia, Upper Asia, etc., combined 
with the meticulousness of the 
Byzantine, soon spawned a unique 
art.”4

Viollet-le-Duc was not the only 
scholar to think along these lines. 
For his part, the French art critic 
Victor Champier, in his introduction 
to Collinot and Beaumont’s volume 

on Turkish ornamentation, again 
voices misgivings typical of the 
period: 
	� “Within the still vague and poorly 

defined classifications that have 
been created for the arts of the 
Orient, Turkey does not quite 
possess a place of its own […]. 
In a region that has been prey to 
so many wars and inhabited by 
various races […], there is no unity, 
and therefore no absolutely distinct 
originality. 

The same confusion that one observes 
in the country’s origins and political 
divisions recurs in its arts. From 
what influences did they issue? From 
what singular admixtures are they 
composed? How did the Byzantine 
style, that bastard product of a dying 
civilization, blend in with such 
unparalleled formal imagination and 
such dazzling colours? To what extent 
did the Arab, Persian, Hindu arts, etc. 
combine and make contributions of 
their own?”5

In the absence of any firm conclusions, 
Victor Champier brought his 
investigation to an end by proposing 
that the identity of Turkish art be 
viewed above all in its “function as an 
intermediary between two civilizations,” 
– those of Europe and Asia. 
A Turkish author employed the 
concept of “Turkish art” for the first 
time in 1909: his name was Celal Esad, 
a young art history student, who a few 
years later was to become professor of 
the history of architecture and town 
planning at the School of Fine Arts 
in Istanbul.6 His work drew reactions 
from a number of critics that betray 
a reluctance to take on the idea of 
Turkish art as a separate entity from 
Iranian or Arab.  

The image of the Turk during this 
period was one either of a warrior or 
of a man in a turban stretched out on 
a sofa languidly puffing at a hookah. 
This image à la Pierre Loti was if 



18 19

ou d’un homme en turban, fumant 
négligemment le narguilé allongé 
sur un sofa. Cette image à la Pierre 
Loti est d’ailleurs accentuée par 
l’exposition La Turquerie au XVIIIe 
siècle qui ouvre ses portes au musée 
des arts décoratifs en mai 1911. Elle 
souligne qu’à la même époque, deux 
facettes de l’Orient apparaissent et 
continuent, encore de nos jours, à 
entretenir une différence : d’un côté 
des fantaisies orientales, faciles à 
apprécier ; de l’autre, une rigueur 
scientifique dédiée à l’art islamique.
Il faudra attendre 1939 pour que 
paraisse enfin L’art Turc, depuis 
son origine jusqu’à nos jours, écrit 
par le même Celâl Esad, devenu 
« l’amoureux des arts », d’où son 
patronyme Arseven. Ses conclusions 
sont hésitantes mais témoignent de 
la difficulté de l’auteur à définir l’art 
turc :
	� « L’œuvre arabe, pleine de luxe, 

se noyant souvent dans les 
détails, nous impressionne par la 
complication de ses lignes et la 
lourdeur de ses formes ; l’œuvre 
persane, pleine de fantaisie 
décorative, exalte l’âme et exagère 
la spéculation émotive ; les 
œuvres hindoues différentes des 
autres par le mysticisme de leurs 
formes et par la multitude de leur 
excroissances qui rappellent les 
végétations luxuriantes des forêts 
de l’Hindoustan. L’œuvre turque 
se distingue entre toutes, par sa 
simplicité de composition, par son 
harmonie et par son rationalisme 
exempt de toute exagération7. »

C’est cette double facette de l’art turc, 
qualifié volontiers d’art ottoman, 
que nous avons voulu présenter 
dans le cadre de cette exposition. 
D’un côté, une vision « orientaliste » 
plaisante, qui fait la joie de nombreux 
collectionneurs ; d’autre part, une 
facette plus « scientifique » qui nous 
permet de rappeler que tout au long 

anything exacerbated in the exhibition 
“La Turquerie au XVIIIe siècle” that 
opened its doors at the Musée des 
Arts Décoratifs in May 1911. This 
event underlined how at that time two 
facets of the Orient were emerging, 
facets which remain relatively distinct 
even today: on the one side, the ever-
popular Oriental fantasy; on the other, 
a rigorous scientific approach applied 
to Islamic art.  
One had to await the year 1939 for 
the appearance of L’art Turc, depuis 
son origine jusqu’à nos jours, written 
by the aforementioned Celal Esad, 
who now declares himself a “lover of 
the arts,” – as implied by his newly 
chosen patronym “Arseven” (from 
the French art, combined with a form 
of the Turkish verb ‘to love’). His 
conclusions, if hesitant, testify to the 
difficulties he experienced in defining 
a truly Turkish art: 
	� “The Arab artwork, awash with 

luxury, often drowning in detail, 
impresses us with its intricate 
lines and weighty forms; Persian 
works, teeming with decorative 
imagination, exalt the soul 
and lay the stress on emotive 
speculation; Hindu works differ 
from the others in the mysticism 
of their forms and their countless 
excrescences redolent of the 
luxuriant vegetation of the forests 
of Hindustan. Turkish work is 
distinguished from all others by 
a simplicity of composition, a 
harmony, and a rationalism free of 
all exaggeration.”7

It is this dual face of Turkish art – 
often termed Ottoman art – which 
we have sought to present at this 
exhibition. On the one hand, the 
charming “Orientalist” vision that 
delighted so many collectors; on 
the other, the “scientific” aspect that 
reminds us how, in the course of the 
XXth century, art historical knowledge 
has developed. What was once dubbed 

(7) Celâl Esad ARSEVEN, L’Art Turc, 
depuis son origine jusqu’à nos jours, 

Istanbul, Devlet Basımevi, 1939, p. 5.

du XXe siècle, nos connaissances en 
histoire de l’art ont évolué. Ce que 
l’on appelait autrefois faïence persane 
est désormais la céramique Iznik ; les 
tapis de Lotto, des tapis d’Uşak. Mais 
comment qualifier les broderies qui 
ont été réalisées par des particuliers ? 
Peut-on distinguer la soie de Bursa 
d’autres centres de production ? Et 
que dire de ce merveilleux travail 
d’argenterie dont on découvre à 
l’occasion de cette exposition de 
fortes influences Balkaniques, 
Centrasiatiques, voire Chinoises ? 
Nous voyons ainsi que l’art turc, 
désormais appelé art ottoman 
depuis une trentaine d’année, n’est 
pas figé mais qu’il se nourrit de 
nombreuses sources d’inspiration, 
variables du reste selon les disciplines. 
Les historiens de l’art se doivent 
d’interpréter et apporter de nouvelles 
études pour affiner nos connaissances 
sur le savoir faire des artistes et 
artisans d’antan. 

“Persian faience” is now called Iznik 
ceramic; “Lotto” carpets are today 
Uşak. But how should one designate 
embroidery woven by individuals? Can 
Bursa silk be distinguished from that 
made in other centres of production? 
And how should one account for the 
marvellous silverware presented at 
this exhibition with its strong Balkan, 
Central Asian, and even Chinese 
influences? 
Thus we can see that Turkish art – 
known as Ottoman art for about 
the last thirty years – is not fixed, 
but nourished from many sources 
of inspiration which vary moreover 
depending on the discipline 
concerned. It is then the task of art 
historians to come up with new studies 
and interpretations, and to perfect our 
understanding of the mastery of the 
artists and craftsmen of ages past. 



20 21

ARGENTERIE
SILVERWARE

PART 1

oi

Hanap en argent à décor animalier et fl oral
Balkans, fi n XVIe siècle
Décor animalier sur deux registres. Marque d’une tuğra, 
probablement du sultan Ahmed I (1603-1617)
Argent ciselé, traces de dorure, martelé, repoussé, gravé
H. 13,2 cm ; P. 178 gr. 

  INFLUENCE DE 
L’ORFÈVRERIE BALKANIQUE 

 SUR L’ART OTTOMAN

 L’expansion ottomane, du XIVe 
au XVIe siècle, entraîna la main 
mise sur les riches mines d’argent 
des Balkans, dont celles de Novo 
Brdo et Srebrenica. Les Balkans 
étaient le centre d’une grande 
tradition d’orfèvrerie. Vers la fi n 
de l’Empire byzantin, le travail de 
l’argent y était très répandu dans les 
Balkans avec des spécifi cités locales 
mêlant les techniques byzantines 
ancestrales auxquelles s’ajoutèrent 
d’autres infl uences, principalement 
en provenance de Venise et d’Europe 
centrale. La force de ces infl uences 
dépendait de plusieurs facteurs : 
proximité géographique, interaction 
entre foyers culturels et permanences 
religieuses. Au XVIe siècle, tandis que 
les Ottomans étendaient et asseyaient 
leur emprise, ces multiples traditions 
semblent avoir fusionné pour créer 
un style que l’on pourrait qualifi er de 
pan-balkanique.
La familiarité des Ottomans avec 
l’orfèvrerie des Balkans et, plus 
largement, la relation de cet artisanat 
avec l’art ottoman demeurent 
toutefois assez obscures malgré 
de nombreux travaux. L’étude de 
l’orfèvrerie primitive ne va pas de 
soi. Il est diffi  cile d’en dresser un 

  INFLUENCE 
 OF BALKAN SILVER 
 ON OTTOMAN ART

 Amongst the rewards of Ottoman 
expansion into the Balkans from the 
fourteenth to the sixteenth centuries 
were the potentially lucrative silver 
mines in this region, such as that 
at Novo Brdo and Srebrenica. With 
these came the rich traditions of 
the Balkan silversmith that had 
fl ourished here. In the later Byzantine 
Empire, these traditions appear to 
have existed as local variations that 
continued earlier Byzantine practice 
but incorporated infl uence from 
other sources, principally Venice or 
Northern Europe, in varying degrees 
depending on their proximity to or 
interaction with these infl uences and 
religious affi  liations. As the Ottoman 
embrace of the Balkans became more 
fully encompassing and permanent in 
the sixteenth century, these various 
traditions appear to have become 
more integrated into something 
approaching a pan-Balkan style.
Th e Ottoman familiarity with this 
tradition of silver craft smanship 
and its relation to Ottoman art in a 
wider context has been the subject 
of some investigation in the past and 
yet the nature of this relationship 
remains somewhat obscure. Th e study 
of early silver necessarily has the 

Tankard with beasts and foliage
Balkans, late XVIth century
Decorated with beasts and fl owers on two registers
Stamped with tuğra, possibly of Ahmed I (1603-1617)
Silver, embossed, chased, traces of gilding, engraved on 
punched ground
H. 13,2 cm ; W. 178 gr. 



22 23

tableau exhaustif et cohérent car les 
objets en argent sont peu nombreux, 
particulièrement vulnérables avec 
le temps et facilement refondus, 
notamment en période de disette. 
Ces difficultés, auxquelles s’ajoutent 
la pauvreté des archives et des 
informations épigraphiques, incitent 
à aborder l’impact de l’orfèvrerie sur 
l’art ottoman primitif par le biais de 
son influence sur des domaines plus 
connus et mieux circonscrits tels que 
la céramique Iznik.
Un examen stylistique approfondi 
de la céramique Iznik de la fin du 
XVe siècle et du début du XVIe siècle 
permet de souligner sans ambigüité 
que les potiers n’ignoraient rien du 
travail des métaux précieux et s’en 
inspiraient de manière significative. 
À la même époque, l’accession de 
grandes familles balkaniques aux plus 
hautes fonctions de l’État ottoman 
laisse supposer que l’argenterie était 
largement utilisée dans les plus hautes 
sphères de la société. 
Dans la première moitié du XVIe 
siècle, l’influence balkanique paraît 
moins évidente, à cause de l’apparition 
de nouvelles sources d’inspiration 
dans les ateliers impériaux ainsi qu’un 
certain désintérêt de la cour pour 
ce type d’articles. Cette impression 
générale peut en partie expliquer le 
nombre réduit des pièces d’orfèvrerie 
de cette période parvenues jusqu’à 
nous.
En revanche, dans la seconde moitié 
du XVIe siècle, le travail de l’argent 
semble de nouveau exercer une 
influence notable. On voit resurgir 
des thèmes antérieurs propres à 
l’orfèvrerie : un motif observé sur le 
médaillon central d’un plat d’argent 
est repris sur un plat Iznik bleu et 
blanc réalisé vers 1480, et sur un 
couvercle polychrome des années 
1560-1565 exposé au musée du 
Louvre (inv. 5960). Dans un autre 
genre décoratif, une série de pichets à 
bandes verticales semble emprunter 

potential for difficulty in arriving at a 
consistent and coherent account since 
the intrinsic value that silver retains 
in most cultures leaves wares made 
from it particularly vulnerable in 
subsequent periods of need. 
These difficulties combined with a 
lack of recorded archival or epigraphic 
information encourages attempts 
to understand the evolution and 
significance of the silver in early 
Ottoman artistic culture through its 
influence on the more recognizable 
and frequently scrutinized areas such 
as Iznik pottery.
It would seem clear from the close 
stylistic comparisons with Iznik 
pottery from the later fifteenth and 
early sixteenth centuries that the 
potters were aware of this silverware 
in that period and took a significant 
influence from works in precious 
metals. The succession of prominent 
Balkan nobility in senior positions 
at the Ottoman court in this period 
makes likely a conspicuous role for 
this form of silver in these higher 
circles. 
In the first half of the sixteenth 
century, the influence of precious 
metal objects becomes less obvious in 
pottery. This may reflect a change in 
the source of designs as a result of a 
new supply of artistic ideas from court 
workshops. Equally, it may reflect a 
drop in Ottoman court patronage for 
such wares or simply a lack of extant 
examples of silver from this period. 
In the second half of the sixteenth 
century, the influence of silver on 
Iznik pottery again becomes apparent. 
Designs from earlier silver reappear: a 
design sourced from the print (applied 
roundel) at the centre of silver dish 
that appears at the centre of an Iznik 
blue and white charger of about 
1480 is used again on a polychrome 
lid in the Louvre of about 1560-65.   
Following another form of decoration, 
a series of jugs with vertical banding 
seem to take their form and design 

ses formes et ses motifs à des objets 
d’argent (p.28).
Un ensemble de céramiques 
relativement fourni et distinct puise 
également son inspiration directe 
dans le style animalier de l’orfèvrerie 
balkanique. 
On ignore pourquoi ce type de décor 
plaisait tant aux potiers de cette 
période. Il indique peut-être une 
adaptation au marché au moment 
où ces artisans se tournaient vers 
l’exportation. Mais on peut aussi 
supposer que, même à cette époque, 
les articles en argent suscitaient un 
intérêt qui s’étendait bien au-delà 
des Balkans et conservaient un 
prestige lié à leur statut d’objets de 
cour, tandis que les imitations Iznik 
en constituaient une version plus 
accessible, destinée à des acheteurs 
moins fortunés.
La forme de mécénat dont 
bénéficiaient ces orfèvres reste à 
déterminer. Leur production est 
surtout présente dans les collections 
d’institutions balkaniques. Cela 
n’exclut pas qu’elle ait pu être 
appréciée dans une partie beaucoup 
plus étendue de l’Empire ottoman, 
voire au-delà. De même, la disparition 
de certaines pièces a pu fausser notre 
idée sur leur dispersion géographique. 
Ce point nous ramène à l’attitude 
de la cour ottomane vis-à-vis de la 
prohibition qui frappait l’utilisation 
d’objets domestiques en métal 
précieux et sur les conséquences 
qu’elle a pu avoir sur leur financement 
dans l’Empire.
Enfin, les emprunts de la céramique 
à l’orfèvrerie soulèvent une autre 
question. Bien que la cruche et le 
pot soient entrés dans le vocabulaire 
formel d’Iznik, la pièce d’orfèvrerie la 
plus répandue parvenue jusqu’à nous, 
la coupe ou coupelle, n’apparaît dans 
aucune production céramique de cette 
période. Son usage et sa remarquable 
survivance demandent encore à être 
éclaircis.

from silver pieces such as cat. p.28.
A relatively numerous and noticeable 
group that also follows this trend are 
the pieces of pottery that adopt quite 
directly what has become known as 
the ‘Animal Style’ from Balkan silver.  
It remains unclear as to how or why 
this form of decoration should have 
been of such appeal to the potters 
at this moment. Perhaps it is an 
indication of the intended market for 
the ceramic wares at a time that the 
potters are known to have engaged 
in export orders. On the other 
hand, there is also the possibility 
that Balkan silver was of more than 
regional interest even at this date and 
that it remained of courtly status, 
the Iznik imitation providing a more 
affordable version for those of lesser 
means.
The pattern of patronage for 
Balkan silver ware is not yet fully 
understood. Although the most 
numerous holdings of Balkan silver 
are to be found in the institutional 
collections in that region, this does 
not preclude the possibility that these 
wares also enjoyed popularity over 
a much greater part of the Ottoman 
Empire and even elsewhere and that 
subsequent losses in these regions 
have distorted our view of sixteenth 
century dispersals.  This also draws 
our attention to the attitude of 
the Ottoman court to religious 
prohibition of the use of precious 
metal wares and the extent to which 
this may have shaped the patronage of 
such pieces across the Empire.
The transference of forms from silver 
raises another curiosity requiring 
further investigation. Although the 
pitcher and jug forms pass into the 
Iznik vocabulary, the most common 
form of extant silver, the small bowl, 
does not appear in pottery pieces of 
the period. The near ubiquity of this 
form, its function and its remarkable 
survival all remain to be clearly 
explained.



24 25

Bowl with gilt mythical animals
Balkans, possibly Bulgaria, XIIth / XIIIth century

Silver with partial gilding, chased, engraved on punched ground
D. 14,6 cm ; W. 140 gr. 

Coupelle aux animaux mythiques dorés
Balkans, probablement Bulgarie, XIIe ou XIIIe siècle

Argent partiellement doré, ciselé, gravé, maté
D. 14,6 cm ; P. 140 gr. 

ii

Coupelle à l’étoile centrale, entourée 
de mandorles lisses et bosselées
Balkans, fi n XVe - début XVIe siècle
Argent martelé, repoussé, maté
D. 16 cm ; P. 130 gr. 

Bowl with a central star surrounded 
by smooth and beaded cusped swirls
Balkans, late XVth - early XVIth century 
Silver, embossed, chased on punched 
ground
D. 16 cm ; W. 130 gr.

i

Coupelle aux deux cerfs et 
au feuillage
Balkans, fi n XVe ou début XVIe siècle
Argent martelé, repoussé, ciselé, maté
D. 14 cm ; P. 158 gr. 

Bowl with two deer and stylised foliage
Balkans, late XVth / early XVIth century
Silver, embossed, chased on punched 
ground
D. 14 cm ; W. 158 gr.

ii

Coupelle à l’étoile centrale, entourée 
de mandorles lisses et de perles 

Balkans, XVIe siècle
Argent martelé, repoussé, maté

D. 16,8 cm ; P. 132 gr. 

Bowl with a central star surrounded 
by smooth cusped medallions 

and beeding 
Balkans, XVIth century

Silver, embossed, chased on punched 
ground.

D. 16,8 cm ; W. 132 gr.

i

Coupelle aux lions et aux végétaux
Balkans, fi n XVe ou début XVIe siècle

Argent martelé, repoussé, 
ciselé, gravé, maté

D. 14,7 cm ; P. 94 gr. 

Bowl with heraldic lions and plants 
Balkans, late XVth / early XVIth century

Silver, embossed, punched, chased
D. 14,7 cm ; W. 94 gr.



26 27

ii

Coupelle aux oiseaux et mandorles dorées
Balkans, XVIe siècle
Argent partiellement doré, repoussé, gravé
D. 12,7 cm ; P. 92 gr. 

i

Coupelle aux animaux et oiseaux
Balkans, peut être Macédoine, fi n XVe - début XVIe siècle
Argent partiellement doré, martelé, repoussé, gravé, maté
D. 13,8 cm ; P. 208 gr. 

Bowl with raised birds and gilt mandorlas 
(cusped medaillons)
Balkans, XVIth century
Parcel-gilt silver, embossed, engraved
D. 12,7 cm ; W. 92 gr. 

Bowl with birds and beasts
Balkans, possibly Macedonia, late XVth - early XVIth century
Pacel-gilt silver, embossed, chased, engraved on punched ground
D. 13,8 cm ; W. 208 gr. 

Coupelle aux losanges
Balkans, probablement Macédoine, début XVIe siècle

Argent, repoussé végétal, ciselé, gravé et emboutissage géométrique sur les parois
D. 14,2 cm ; P. 194 gr. 

Bowl with lozenges
Balkans, possibly Macedonia, early XVIth century

Parcel-gilt silver, embossed, chased, engraved
D. 14,2 cm ; W. 194 gr. 



28 29

Aiguière couverte aux godrons avec anse à tête de dragons
Probablement Istanbul, XVIe siècle

Argent martelé, décor repoussé, gravé, maté, trace de dorure
H. 17,8 cm ; P. 428 gr. 

Coupelle aux oiseaux et animaux mythiques
Balkans, probablement Raguse, fi n XIVe - début XVe siècle

Argent doré, martelé, décor repoussé, gravé, maté
D. 13 cm ; P. 144 gr. 

Covered jug with gadrooning and dragon headed handle
Possibly Istanbul, XVIth century

Silver embossed, punched, chased, engraved, traces of gilding
D. 17,8 cm ; W. 428 gr. 

Bowl with mythical birds and beasts
Balkans, possibly Ragusa, late XIVth - early XVth century

Parcel-gilt silver, embossed, chased, engraved on punched ground
D. 13 cm ; W. 144 gr. 



30 31

ii

Coupelle au réseau fl euri
Balkans, XVIe siècle
Argent ciselé, gravé
D. 13,2 cm ; P. 140 gr.

Bowl with fl oral pattern
Balkans, XVIth century
Silver, chased, engraved
D. 13,2 cm ; W. 140 gr.

i

Coupelle au réseau fl euri central
Balkans, XVIe siècle
Argent ciselé, gravé
D. 15,2 cm ; P. 200 gr. 

Bowl with fl oral pattern
Balkans, XVIth century
Silver, chased, engraved
D. 15,2 cm ; W. 200 gr. 

ii

Coupelle à décor fl oral et palmes 
tourbillonnantes
Balkans, fi n XVe - début XVIe siècle
Argent martelé, repoussé, ciselé, maté
D. 12,8 cm ; P. 140 gr. 

Bowl with a fl oral center and cusped 
swirls
Balkans, late XVth - early XVIth century 
Silver, embossed, chased on punched 
ground
D. 12,8 cm ; W. 140 gr. 

i

Coupelle aux tiges fl euries et palmes 
tourbillonnantes
Balkans, fi n XVe - début XVIe siècle
Argent martelé, repoussé, ciselé, maté
D. 12,5 cm ; P. 136 gr. 

Bowl with an interweaving fl oral 
center and cusped swirls
Balkans, late XVth / early XVIth century
Silver, embossed, chased on punched 
ground
D. 12,5 cm ; W. 136 gr. 

Coupelle à décor fl oral et mandorles fl euries
Balkans, fi n XVe ou début XVIe siècle
Argent martelé, ciselé, repoussé, maté

D. 12,3 cm ; P. 94 gr. 

Bowl with fl oral center and fl oral medallions
Balkans, late XVth - early XVIth century

Silver, embossed, chased on punched ground
D. 12,3 cm ; W. 94 gr. 



32 33

ii

Coupelle au cerf en relief 
Balkans, XVIIe ou XVIIIe siècle
Argent partiellement doré, martelé, repoussé, ciselé, gravé
D. 11,2 cm ; P. 154 gr. 

Coupelle au lion et grenades entourés d’animaux mythiques
Balkans, fi n XVIe - début XVIIe siècle
Marque d’une tuğra, probablement du sultan Mehmed IV (1648-1687)
Argent repoussé, ciselé, gravé
D. 16,3 cm ; P. 176 gr. 

i

Coupelle au cerf à la tête amovible
Balkans probablement Serbie, XVIIe siècle
Argent martelé, repoussé, ciselé, gravé, maté
D. 12,5 cm ; P. 146 gr. 

Bowl with applied gilt stag with rotating head
Balkans, XVIIth or XVIIIth century
Silver, partially parcel-gilt, embossed, chased, engraved
D. 11,2 cm ; W. 154 gr. 

Bowl with a lion and pomegranates with a frieze of mythical beasts
Balkans, late XVIth - early XVIIth century
Stamped with tuğra, possibly of Mehmed IV (1648-1687)
Silver, embossed, chased, engraved
D. 16,3 cm ; W. 176 gr. 

Bowl with applied stag with rotating head
Balkans, possibly Serbia, XVIIth century
Silver, embossed, chased, engraved on punched ground 
D. 12,5 cm ; W. 146 gr. 



34 35

iu

Hanap à décor d’animaux mythiques et scènes de chasse
Probablement Balkans, XVIe siècle

Décor animalier sur trois registres. Marque de la tuğra du sultan Soliman le Magnifique (1520 - 1566)
Argent doré, martelé, décor repoussé, ciselé, gravé, maté

H. 12,2 cm ; P. 266 gr.

Tankard with mythical animals and hunting scenes
Possibly Balkans, XVIth century

Decorated with animals on three registers. Tuğra of Suleiman the Magnificent (1520 – 1566)
Parcel-gilt silver, embossed, chased, engraved on punched ground

H. 12,2 cm ; W. 266 gr.



36 37

CÉRAMIQUES
CERAMICS

PART 2 

 Les céramiques Iznik sont 
certainement parmi les plus belles 
réalisations des arts décoratifs 
ottomans. Elles jouirent très tôt 
d’une réputation dans tout le bassin 
méditerranéen. Si les carreaux étaient 
essentiellement destinés à décorer 
les intérieurs des mosquées, des 
mausolées (türbe), des hammams,  des 
harems, il existe toute une production 
d’objets destinée aux usages locaux 
et à l’exportation comme vases, plats, 
aiguières, chopes, gourdes, lampes, 
encriers, etc. Entre 1573 et 1578, on 
rapporte que l’ambassadeur autrichien 
David Ungnad dépensa des sommes 
considérables pour se faire envoyer 
via Venise des objets et des carreaux 
d’Iznik destinés à décorer l’intérieur 
de ses châteaux. Les collections 
européennes conservent également 
un grand nombre d’hanaps réalisés en 
céramique Iznik ajustés d’un couvercle 
et d’une monture métallique. Ces 
objets témoignent de l’estime dans 
laquelle était tenue cette production 
et cela malgré la concurrence des 
importations chinoises.

 Iznik ceramic is surely one of 
the most splendid achievements 
of all Ottoman decorative art, and 
from an early stage it enjoyed a 
considerable reputation throughout 
the Mediterranean Basin. If the tiles 
were made primarily to decorate 
mosque interiors, mausoleums (türbe), 
hammams, and harems, there was 
also a fl ourishing output of everyday 
ware intended for the local market 
and for export alike, including vases, 
dishes, ewers, tankards, fl asks, lamps, 
inkwells, etc. 
It is recorded that, between 1573 and 
1578, the Austrian ambassador David 
Ungnad spent large sums dispatching 
Iznik objects and tiles via Venice to 
adorn the interiors of his various 
castles. Testifying to the regard in 
which, despite competition from 
Chinese imports, such articles were 
held, European collections boast a 
large number of Iznik ceramic hanaps 
fi tted with lids and metal mounts. 
Th e growing taste for Islamic art 
generally in Western Europe in the 
second half of the 19th century off ered 

o

Albarello
Turquie, Iznik, ca 1510 ‐ 1515
Céramique siliceuse à décor peint sur 
engobe et sous glaçure plombifère
H. 17 cm.

Albarello
Turkey, Iznik, ca 1510 ‐ 1515  
Fritware, underglaze painted 
decoration on an opaque white glaze
H. 17 cm.



38 39

L’essor du goût pour les arts de l’islam 
en Europe occidentale dans la seconde 
moitié du XIXe siècle encouragea 
la redécouverte de la céramique 
Iznik. Cet intérêt va notamment se 
développer à l’occasion des grandes 
opérations de modernisation des 
espaces urbains menés par l’État 
ottoman à la suite de catastrophes 
naturelles telles les incendies, les 
tremblements de terre — comme 
celui de Bursa en 1855 ou d’Istanbul 
en 1894 —, qui encouragèrent le 
démontage d’ensembles de céramiques 
architecturales, lesquels enrichirent 
les collections privées et publiques 
occidentales. 
De son côté, l’archéologue alsacien 
Auguste Salzmann (1824-1872), 
installé sur l’île de Rhodes entre 1857 
et 1865, constitua une magnifique 
collection de 467 plats de « faïence 
persane », qu’il vendit au musée des 
Thermes de Cluny en 1865-1866. 
Présentée au public à l’occasion de 
l’Exposition universelle de 1878, 
cette collection suscita aussitôt des 
réactions enthousiastes et devint une 
source d’inspiration pour un grand 
nombre d’artistes, en particulier les 
céramistes. C’est de cette époque que 
date l’engouement des collectionneurs 
pour les « faïences persanes » ou 
« plats de Rhodes », production que 
l’on a pris, depuis, l’habitude d’appeler 
« céramique Iznik » à la suite de la 
découverte des ateliers de poteries et 
des fours dans ladite ville d’Iznik.

a further spur to the rediscovery 
of Iznik ceramics. Interest further 
increased in the wake of major urban 
modernization plans carried out by the 
Ottoman state following disasters such 
as fires or earthquakes (Bursa was hit 
in 1855 and Istanbul in 1894), during 
which vast ensembles of architectural 
ceramics were taken down, eventually 
making their way to the West where 
they enriched private and public 
collections. 
Elsewhere, an archaeologist from 
Alsace, Auguste Salzmann (1824-
1872), who lived on the island of 
Rhodes between 1857 and 1865, was 
amassing a splendid collection of some 
467 “Persian faience” dishes that he 
was to sell to the Musée des Thermes 
in the Hôtel de Cluny in Paris in 
1865-1866. Publicly unveiled at the 
World Fair of 1878, the collection was 
enthusiastically received, becoming 
a source of inspiration for a great 
number of artists, ceramists in 
particular. The event also marked 
the onset of the vogue for collecting 
“Persian faience” or “Rhodes dishes,” 
a production that it has since become 
customary to call “Iznik ceramic,” 
following the discovery of pottery 
workshops and kilns in the town of 
that name. 

i

Disque aux chiens pourchassant lapins et oiseaux
Turquie, Iznik, ca 1520
Céramique siliceuse à décor peint sur engobe et sous glaçure plombifère
D. 10 cm.

Disk with dogs chasing rabbits and birds  
Turkey, Iznik, ca 1520  
Fritware, underglaze painted decoration on an opaque white glaze
D. 10 cm. 



40 41

ii

Plat à bordure de tulipes   
Turquie, Iznik, ca 1560 - 1565
Céramique siliceuse à décor peint sur 
engobe et sous glaçure plombifère
D. 30,2 cm.

Dish with a tulip border
Turkey, Iznik, ca 1560 - 1565
Fritware, underglaze painted decoration 
on an opaque white glaze
D. 30,2 cm.

i

Grand plat au vase d’églantines 
Turquie, Iznik, ca 1570 - 1575
Céramique siliceuse à décor peint sur 
engobe et sous glaçure plombifère
D. 36,8 cm.

Large dish with a vase holding 
eglantines flowers
Turkey, Iznik, ca 1570 - 1575
Fritware, underglaze painted decoration 
on an opaque white glaze
D. 36,8 cm.

ii

Plat à la feuille saz garnie 
de fleurs de prunus

Turquie, Iznik, ca 1575 - 1585
Céramique siliceuse à décor peint sur 

engobe et sous glaçure plombifère
D. 32 cm.

Dish with a saz leaf decorated 
with prunus flowers 

Turkey, Iznik, ca 1575 - 1585
Fritware, underglaze painted decoration 

on an opaque white glaze
D. 32 cm.

i

Plat aux fleurs de prunus 
sur fond rouge

Turquie, Iznik, ca 1590
Céramique siliceuse à décor peint sur 

engobe et sous glaçure plombifère
D. 29, 8 cm.

Dish with prunus flower springs 
on red ground 

Turkey, Iznik, ca 1590
Fritware, underglaze painted decoration 

on an opaque white glaze
D. 29, 8 cm.

Plat aux œillets et tulipes
Turquie, Iznik, ca 1570 - 1575

Céramique siliceuse à décor peint sur engobe et sous glaçure plombifère
D. 34,5 cm.

Dish with carnation and tulips
Turkey, Iznik, ca 1570 - 1575

Fritware, underglaze painted decoration on an opaque white glaze
D. 34,5 cm.



42 43

Plat au bouquet chinois
Turquie, Iznik, ca 1560 - 1570

Céramique siliceuse à décor peint sur engobe et sous glaçure plombifère
D. 30 cm.

Dish with a chinese flower bouquet
Turkey, Iznik, ca 1560 - 1570

Fritware, underglaze painted decoration on an opaque white glaze
D. 30 cm.

ii

Plat à la rosace d’écailles vertes et rouges
Turquie, Iznik, ca 1575 - 1580
Céramique siliceuse à décor peint sur 
engobe et sous glaçure plombifère
D. 30,8 cm.

i

Plat au bateau 
Turquie, Iznik, première moitié du XVIIe siècle
Céramique siliceuse à décor peint sur engobe et sous glaçure plombifère
D. 30 cm.

Dish with green and red fish scales
Turkey, Iznik, ca 1575 - 1580
Fritware, underglaze painted decoration on 
an opaque white glaze
D. 30,8 cm.

Dish with a boat 
Turkey, Iznik, first half of the XVIIth century
Fritware, underglaze painted decoration on an opaque white glaze
D. 30 cm.



44 45

o

Pichet aux spirales dit de la Corne d’Or
Turquie, Iznik, ca 1540 - 1545
Céramique siliceuse à décor peint sur engobe et sous 
glaçure plombifère
H. 20 cm.

i

Bol aux nuages chinois et fleurs   
Turquie, Iznik, ca 1530 ‐ 1540  
Céramique siliceuse à décor peint sur 
engobe et sous glaçure plombifère  
H. 11 cm ; D. 19 cm

Jug decorated with spirals known as “Golden Horn ware”
Turkey, Iznik, ca 1540 ‐ 1545  
Fritware, underglaze painted decoration on an opaque white glaze
H. 20 cm.

Footed bowl with chinese clouds and flowers  
Turkey, Iznik, ca 1530 ‐ 1540  
Fritware, underglaze painted decoration on an 
opaque white glaze
H. 11 cm ; D. 19 cm



46 47

ii

Plat à la feuille saz et aux quatre fl eurs  
Turquie, Iznik, ca 1560 ‐ 1570  
Céramique siliceuse à décor peint sur 
engobe et sous glaçure plombifère  
D.  30  cm.  

Plat aux quatre fl eurs  
Turquie, Iznik, ca 1575  

Céramique siliceuse à décor peint sur engobe et sous glaçure plombifère  
D. 31,5 cm. 

Dish with and undulating 
four saz leaf and fl owers   
Turkey, Iznik, ca 1560 ‐ 1570  
Fritware, underglaze painted decoration 
on an opaque white glaze
D.  30  cm.

Dish with the “four fl owers”  
Turkey, Iznik, ca 1575  

Fritware, underglaze painted decoration on an opaque white glaze
D. 31,5 cm.

i

Plat aux roses et tulipes  
Turquie, Iznik, ca 1575  
Céramique siliceuse à décor peint sur 
engobe et sous glaçure plombifère  
D.  28  cm.  

Dish with roses and tulipes  
Turkey, Iznik, ca 1575  
Fritware, underglaze painted decoration 
on an opaque white glaze
D.  28 cm.  

ii

Plat au paon, caille et roses épanouies, 
fl eurs églantines  

Turquie, Iznik, ca 1580  
Céramique siliceuse à décor peint sur 

engobe et sous glaçure plombifère  
D. 27,5 cm.  

Dish with a peacock, a quail and 
fl owers  

Turkey, Iznik, ca 1580  
Fritware, underglaze painted decoration 

on an opaque white glaze
D. 27,5 cm.  

i

Plat à la feuille saz ondulante   
Turquie, Iznik, ca 1575  

Céramique siliceuse à décor peint sur 
engobe et sous glaçure plombifi ère  

D. 30,5 cm.  

Dish with an undulating saz  
Turkey, Iznik, ca 1575  

Fritware, underglaze painted decoration 
on an opaque white glaze

D. 30,5 cm.  



48 49

i

Carreau aux çintamani et « lèvres de Bouddha »  
Turquie, Iznik, deuxième moitié du XVIe siècle  
Céramique siliceuse à décor peint sur engobe et sous glaçure plombifère  
H. 15,3 cm ; L. 35,6 cm.  

A tile with çintamani and Budha lips  
Turkey, Iznik, second half of the XVIth century  
Fritware, underglaze painted decoration on an opaque white glaze
H. 15,3 cm ; W. 35,6 cm.  

u

Grand pichet aux nuages colorés
Turquie, Iznik, ca 1585-1590

Céramique siliceuse à décor peint sur 
engobe et sous glaçure plombifère

H. 30 cm.

Large jug with coloured clouds  
Turkey, Iznik, ca 1585 ‐ 1590  
Fritware, underglaze painted 

decoration on an opaque white glaze
H. 30 cm.



50 51

ii

Plat au grand oiseau bleu
Turquie, Iznik, ca 1610
Céramique siliceuse à décor peint sur 
engobe et sous glaçure plombifère
D. 26,5 cm.

i

Plat aux six lièvres  
Turquie, Iznik, ca 1610 ‐ 1620  
Céramique siliceuse à décor peint sur engobe et sous glaçure plombifère  
D. 29 cm.

Dish with a large blue bird  
Turkey, Iznik, ca 1610  
Fritware, underglaze painted 
decoration on an opaque white glaze
D. 26,5 cm.

Dish with six hares   
Turkey, Iznik, ca 1610 ‐ 1620  
Fritware, underglaze painted decoration on an opaque white glaze
D. 29 cm.

Plat aux fl eurs chinoises  
Turquie, Iznik, ca 1560 ‐ 1570  

Céramique siliceuse à décor peint sur engobe et sous glaçure plombifi ère  
D. 28 cm.  

Dish with chinese fl owers  
Turkey, Iznik, ca 1560 ‐ 1570  

Fritware, underglaze painted decoration on an opaque white glaze
D. 28 cm.  



52 53

TEXTILES
TEXTILES

PART 3

 Dès le XVIe siècle, les textiles 
ottomans ont fasciné les voyageurs, 
que ce soit la richesse des tapis, des 
tentures, des intérieurs de tentes que la 
tenue vestimentaire, particulièrement 
les luxueux caft ans, sans oublier 
les drapeaux et bannières de toute 
sorte, le plus souvent couvertes de 
calligraphies, qui furent saisis sur les 
champs de bataille.
Ce sont surtout les tissus façonnés 
—somptueuses soieries et velours 
alourdis de fi ls d’or et d’argent — 
qui, pour des raisons techniques et 
artistiques sont les plus intéressants 
car beaucoup font partie des dons 
accordés par le souverain à de grands 
personnages de la cour ou à des 
étrangers de haut rang.
L’industrie textile faisait l’objet 
d’un fructueux commerce dont le 
centre était Bursa. C’est de là que les 
produits partaient pour l’Orient et 
l’Occident, et l’on sait leur infl uence 
sur le développement des productions 
italiennes.

 From the 16th century travellers 
have been fascinated by Ottoman 
textiles, be they rich carpets, 
hangings, and tent interiors, or 
else garments – luxurious caft ans 
in particular, – not forgetting 
fl ags and banners of every 
kind (generally illustrated with 
calligraphy) captured on the 
battlefi eld.
It is above all fi gured fabrics 
– sumptuous silks and velvets 
weighed down with gold and/
or silver thread, – which proved 
the most interesting technically 
and artistically, since many were 
gift s presented by the sovereign to 
important members of the court or 
to high-ranking foreigners.
Th e textile industry was the object 
of a profi table trade that centred 
on Bursa. It was from there that 
the products left  for both East and 
West, their infl uence, for example, 
on the development of Italian 
weaving being well-documented.

o

Tapis de selle
Turquie, Bursa ou Istanbul, XVIIe siècle
Velours de soie, brodé de fi l d’or, d’argent 
et de soie colorée
H. 198 cm ; L. 197 cm.

Saddle blanket
Turkey, Bursa or Istanbul, XVIIth century
Silk velvet embroided in silver and gold thread, 
coloured silk yarn
H. 198 cm ; W. 197 cm.



54 55

De nombreux exemples figurent 
dans les musées, les trésors royaux 
(chasubles conservées au musée de 
l’Armurerie du Kremlin) et les trésors 
d’églises européennes (notamment 
en Pologne : Carmélites de Piasek à 
Cracovie, archidiocèse de Varsovie), 
résultats de cadeaux princiers mais 
aussi de butin de guerre. 
À la fin du XIXe siècle, les 
textiles ottomans connurent un 
engouement auprès de nombreux 
collectionneurs. Des panneaux de 
velours rectangulaires, meublés le plus 
souvent de larges œillets épanouis en 
éventails, aux pétales ornées de petites 
fleurs, furent acquis par les musées. 
Les plus grands modèles servaient de 
tentures et dessus de divan, tandis que 
les plus petits étaient des housses de 
coussin (yastık), élément indispensable 
à l’aménagement des intérieurs 
orientaux. 
Il existe une autre catégorie de textiles 
ottomans qui, quoique moins connue 
en Occident jusqu’au XXe siècle, n’en 
est pas moins fascinante sur le plan 
de la création. Ce sont les broderies, 
c’est-à-dire des textiles consistant en 
un fond tissé, monochrome ou écru, 
uni, sur lequel le dessin est appliqué 
à l’aiguille avec des fils de différentes 
couleurs. Cet art traditionnel, très 
prisé, est non seulement développé 
par les ateliers impériaux d’Istanbul 
et de Bursa, ainsi que par les grands 
centres provinciaux, mais également 
dans les maisons, loin du marché 
organisé à grande échelle. Elle offre 
de merveilleuses serviettes, ceintures, 
enveloppes ou mouchoirs brodés. 

Countless examples appear in 
museums, in royal depositories 
(Kremlin Armoury Museum holds 
a number of chasubles), and in 
treasuries in European churches 
(particularly in Poland: the Carmelite 
Church of Piasek in Krakow, the 
archdiocese of Warsaw), some being 
princely gifts, while others are spoils 
of war. 
By the end of the 19th century, 
Ottoman textiles were being collected 
enthusiastically. Rectangular velvet 
panels, generally featuring large, 
fan-like carnations with petals further 
embellished with tiny flowers, were 
acquired by museums. The larger 
examples served as hangings or were 
placed above a divan, while the smaller 
ones were that essential component of 
every Oriental interior: the cushion 
cover (yastık). 
There exists yet another category 
of Ottoman textiles, which, though 
less familiar in the West until the 
20th century, boasts creations no less 
fascinating: embroidery – that is to 
say, textiles consisting of a plain woven 
ground, monochrome or unbleached, 
over which is sewn a design using 
threads of various colours. Highly 
prized, examples of this traditional 
art (including stunning embroidered 
napkins, belts, envelopes, and 
handkerchiefs) were woven not only 
in imperial workshops in Istanbul 
and Bursa, as well as in other major 
provincial centres, but also in private 
houses far from any large-scale 
organized marketplace.

Tenture aux brins fleuris
Turquie, XVIIIe siècle
Toile de coton, fils de soie de couleur
H. 233 cm ; L. 140 cm. 

Embroided panel with flower sprigs
Turkey, XVIIIth century
Cotton ground, coloured silk yarn
H. 233 cm ; W. 140 cm.

Broderie aux tulipes et arbres fleuris
Turquie, XVIIIe siècle
Satin de soie, fils de soie de couleur
H. 100 cm ; L. 100 cm.

Embroidery with tulips and trees in 
blossom
Turkey, XVIIIth century
Silk ground, coloured silk yarn
H. 100 cm ; W. 100 cm. 



56 57

o

Broderie aux çintamani rouges et bleus
Turquie, XVIIe siècle
Lin, fils de soie
H. 234 cm ; L. 143 cm.

i

Broderie aux tulipes et œillets
Turquie, XVIIe siècle

Toile de coton ou de lin brodé de fils de soie
 H. 90 cm ; L. 90 cm. 

Embroided cover with red and blue 
çintamanis
Turkey, XVIIth century
Cotton ground, coloured silk yarn
H. 234 cm ; W. 143 cm.

Embroidery with tulips and carnations 
Turkey, XVIIth century

Cotton ground embroided with coloured silk yarn
H. 90 cm ; W. 90 cm. 



58 59

o

Tenture aux brins fleuris 
rouges et bleus
Turquie, XVIIIe siècle
Toile de coton, fils de soie 
de couleur
H. 219 cm ; L. 141 cm. 

ii

Broderie aux fleurs
Turquie, XVIIIe siècle
Toile de coton, fils de soie 
de couleur
H. 112 cm ; L. 110 cm. 

i

Broderie aux fleurs 
tourbillonnantes
Turquie, XVIIIe siècle
Toile de coton ou de lin brodé 
de fil de soie
H. 97 cm ; L. 90 cm. 

ii

Broderie aux fleurs rouges, 
feuilles bleus 

Turquie, XVIIIe siècle
Toile de coton, fils de soie de 

couleur
H. 87 cm ; L. 87 cm. 

i

Broderie aux œillets rouges, 
feuilles bleus 

Turquie, XVIIIe siècle
Toile de coton ou de lin brodé 

de fil de soie
H. 108 cm ; L. 103 cm. 

Embroided panel with red 
and blue flowers
Turkey, XVIIIth century
Cotton ground, coloured 
silk yarn
H. 219 cm ; W. 141 cm.

Embroidery with flowers
Turkey, XVIIIth century
Cotton ground, coloured 
silk yarn
H. 112 cm ; W. 110 cm. 

Embroidery with swirling 
flowers
Turkey, XVIIIth century
Cotton ground, coloured 
silk yarn
H. 97 cm ; W. 90 cm. 

Embroidery with red flowers, 
blue leaves  

Turkey, XVIIIth century
Cotton ground, coloured 

silk yarn
H. 87 cm ; W. 87 cm. 

Embroidery with red 
carnations, blue leaves
Turkey, XVIIIth century

Cotton ground, coloured 
silk yarn

H. 108 cm ; W. 103 cm. 



60 61

i

Panneau aux tulipes ondulantes
Turquie, ca 1600
Soie, lampas sur fond satin
H.172 cm ; L. 66,8 cm.

i

Panneau aux grosses tulipes rouges
Turquie, XVIIIe siècle
Lin brodé aux fils de soie de couleur
H. 202 cm ; L. 99,5 cm.

i

Petit dessus de coussin aux tulipes et œillets
Turquie, Bursa ou Istanbul, ca 1600
Soie, fil d’argent , velours coupé double corps, broché
H.40 cm ; L. 66 cm. 

i

Petit dessus de coussin au médaillon central
Turquie, Bursa ou Istanbul, ca. 1600
Soie, fil d’argent, velours coupé double corps, broché
H. 68 cm ; L. 58 cm.

Panel with undulating tulips
Turkey, ca 1600
Silk lampas, coloured silk yarn
H. 172 cm ; W. 66,8 cm.

Embroided cover with large red tulips
Turkey, XVIIIth century
Linen ground, coloured silk yarn
H. 202 cm ; W. 99,5 cm.

Small cushion cover with tulips and carnations
Turkey, Bursa or Istanbul, ca 1600
Silk cut velvet, silk yarn
H. 40 cm ; W. 66 cm.

Small cushion cover with a central medallion
Turkey, Bursa or Istanbul, ca. 1600
Silk, cut velvet, silk yarn
H. 68 cm ; W. 58 cm.



62 63

o

Panneau aux tulipes épanouies
Turquie, Bursa ou Istanbul, ca 1600
Soie, fils d’or, velours coupé double 
corps, broché
H. 160 cm ; L. 125 cm. 

i

Panneau aux tulipes 
et œillets épanouis

Turquie, Bursa ou Istanbul, ca 1600
Soie, fil d’or, velours coupé double 

corps, broché
H. 180 cm ; L. 130 cm. 

i

Tenture aux tulipes stylisées 
Turquie, fin XVIe siècle

Toile de coton, fils de soie de couleur
H. 230 cm ; L. 103 cm. 

Velvet panet with blossoming 
tulips and floral medallions
Turkey, Bursa or Istanbul, ca 1600
Silk cut velvet, gold thread, coloured 
silk yarn
H. 160 cm ; W. 125 cm.

Velvet panel with tulips and 
blossoming carnations 

Turkey, Bursa or Istanbul, ca 1600
Silk cut velvet, gold thread, coloured 

silk yarn
H. 180 cm ; W. 130 cm.

Embroided panel with stylized tulips
Turkey, late XVIth century

Cotton ground, coloured silk yarn
H. 230 cm ; W. 103 cm.



64 65

i

Lampas aux sequins et mandorles fleuries
Turquie, Bursa ou Istanbul, XVIe siècle
Soie, fils d’or brochés
H. 126 cm; L. 47cm.

i

Panneau aux palmes fleuries et çintamanis
Turquie, Bursa ou Istanbul, XVIe siècle
Soie, fils de couleur, velours coupé, gaufré
H. 240 cm ; L. 62 cm. 

i

Lampas aux tulipes çintamanis et lèvres de Bouddha
Turquie, Bursa ou Istanbul, XVIe siècle
Soie, fils de soie de couleur, fils d’or
H. 76 cm ; L. 41 cm. 

i

Lampas aux grandes mandorles décorées de fleurs et de 
plumes de paon
Turquie, Bursa ou Istanbul, fin XVIe siècle
Soie et fils de soie de couleurs
H. 90 cm ; L. 61 cm.

Silk lampas with sequins and floral medallions
Turkey, Bursa or Istanbul, XVIth century
Silk, gold thread
H. 126 cm; W. 47 cm.

Velvet panel with flowery palms and çintamanis
Turkey, Bursa or Istanbul, XVIth century
Silk cut and embossed velvet, coloured silk yarn
H. 240 cm ; W. 62 cm.

Silk lampas with tulips çintamani and Budha lips
Turkey, Bursa or Istanbul, XVIth century
Silk, gold and coloured thread
H. 76 cm ; W. 41 cm. 

Silk lampas with large medallions decorated with flowers 
and peacock feathers
Turkey, Bursa or Istanbul, end of the XVIth century
Silk, silk yarn
H. 90 cm ; W. 61 cm.



66 67

CALLIGRAPHIE
CALLIGRAPHY

PART 5

 Nulle part et jamais l’art de la 
calligraphie islamique n’atteignit 
la perfection qui fut la sienne à 
Istanbul entre le XVe et le XVIe 
siècle. Les Ottomans, derniers venus 
d’une longue succession de grandes 
dynasties médiévales, héritèrent des 
traditions calligraphiques de l’Islam, 
les entretinrent et les portèrent à 
une perfection inégalée. D’ailleurs 
un dicton arabe rappelle que « le 
Coran fut révélé au Hedjaz, récité 
en Égypte et écrit à Istanbul ». 
Mais la calligraphie ottomane, 
unanimement reconnue dans le 
monde musulman, est encore loin 
d’être appréciée en Occident. La 
calligraphie est en eff et un art 
complexe qui cherche à perpétuer 
la tradition et non à souligner un 
style à partir de son originalité. Il 
faut notamment commencer par 
comprendre la relation étroite qui 
unit l’élève à son maître, l’importance 
de la répétition et le lien presque 

 In no other place and at no 
other time did the art of Islamic 
calligraphy attain the consummate 
mastery it acquired in Istanbul in 
the 15th and 16th centuries. Th e last 
in a long line of mighty medieval 
dynasties, the Ottomans inherited 
the calligraphic traditions of Islam, 
sustaining and perfecting them 
to an unparalleled degree. An 
Arab saying even recalls how “the 
Qur’an was revealed in the Hejaz, 
recited in Egypt, and written down 
in Istanbul.” And yet Ottoman 
calligraphy, unanimously hailed in 
the Muslim world, is still far from 
being justly esteemed in the West. 
Calligraphy is a complex art that 
seeks less to promote an original 
style than to perpetuate a tradition. 
To understand it one has to take 
into account the close links between 
pupil and master, the importance of 
repetition and the almost mystical 
bond between the art of writing 

o

Calendrier impérial (Takvim-i Hümâyûn)
Composé par Mehmet Sadullah, astrologue en chef du 
sultan Abdülmecid, Istanbul, 1260 H./1844
Encre, gouache et or sur papier, reliure peinte et laquée 
à décor de médaillons, 26 f°
H. 27 cm ; L. 19 cm.

Imperial calendar (Takvim-i Hümâyûn) 
Draft ed by Mehmet Sadullah, chief astrologer of sultan 
Abdülmecid, Istanbul, 1260 H./1844
Ink, gouache and gold on paper, lacquered, painted 
binding decorated by medallions, 26 f°
H. 27 cm ; W. 19 cm.



68 69

mystique qui unit l’art de l’écriture 
à l’islam. La richesse est transmise 
de génération en génération par une 
chaîne ininterrompue de maîtres, 
liés par une fidélité en la parole 
de Dieu révélée par son prophète 
Mahomet. Cet art sous-entend une 
« intemporalité » déroutante pour 
l’œil occidental moderne habitué à 
identifier le style de chaque artiste à 
une période donnée de son œuvre, 
car la grandeur de la calligraphie 
se juge à la manière dont l’artiste 
parvient à maîtriser l’héritage du 
passé. Les contributions individuelles 
à cet héritage ne sauraient être que de 
subtils embellissements, accessibles au 
seul observateur exercé. 

and Islam. Its artistic assets handed 
down from generation to generation 
through an uninterrupted chain of 
masters bound in fealty to the Word 
of God as revealed by his Prophet 
Mahomet, Islamic penmanship 
entails a “timelessness” that may 
puzzle modern Western eyes 
accustomed to identifying the style 
of an artist at a given period in 
his career. Since the grandeur of 
calligraphy is judged by how the 
artist manages to make the legacy 
of the past his own, individual 
contributions to the heritage can be 
no more than subtle embellishments, 
discernable only to seasoned 
observers. 

Table de calligraphie
Turquie, deuxième moitié du XVIe siècle
Noyer et palissandre, ébène ; décor incrusté 
de nacre, d’écaille et d’ivoire
H. 37 cm ; L. 68 cm ; l. 36 cm.

Berat (lettre patente) du sultan Abdülhamid Ier 
confirmant le transfert de propriétés de la province 

d’Alep à Hacı Seyyid Halil, le 25 safer 1193 H./ 
14 mars 1779

Encre, aquarelle sur papier poudre d’or
H. 102 cm ; L. 47 cm.

Calligraphers Chest
Turkey, second half of the XVIth century
Wallnut, rosewood, ebony, inlayed with ivory,
mother of pearl and tortoise shell.
H. 37 cm; L. 68 cm ; W. 36 cm.

Berat (letter of patent) of sultan Abdülhamid Ist 
confirming the transfer of properties in the province 
of Aleppo to Hacı Seyyid Halil, the 25 safer 1193 H./ 

March, 14th, 1779
Ink, watercolor on paper, gold powder

H. 102 cm ; W. 47 cm.



70 71

ou

Ordre impérial du sultan Ahmed III nommant le 
sieur André Roux consul à Cavala, 
fait à Edirne au milieu du mois de Djemaziyülevvel 
1130 H./ 16 avril 1718
Encre, aquarelle sur papier et poudre d’or
H. 102 cm ; L. 58 cm.

Imperial edict of sultan Ahmed III, naming André 
Roux, consul in Cavala, written in Edirne in the 
middle of the month of djemaziyülevvel 
1130 H./ April, 16th1718
Ink, watercolor on paper, gold powder
H. 102 cm ; W. 58 cm.



72 73

iu

Album d’une suite de dessins de la Cour Ottomane
Turquie, Istanbul, ca.1660

Encre, aquarelle, or sur papier
H. 32 cm ; L. 21 cm.

Album containing a suite of drawnings of the Ottoman Court
Turkey, Istanbul, ca 1660

Ink, watercolor, gold on paper
H. 32 cm ; W. 21 cm.



74 75

TURQUERIES
TURQUERIES

PART 5

 Les échanges politiques et 
commerciaux entre l’Europe 
occidentale et l’Empire ottoman 
furent constants, prenant même 
parfois des liens très étroits, 
notamment avec la Sérénissime 
République de Venise. Dès le XVIe 
siècle, voire avant, les relations 
économiques entraînèrent des 
échanges artistiques importants 
dans le domaine des arts décoratifs : 
textiles, tapis, verres émaillés, 
céramiques, métaux incrustés, etc. 
Ces échanges vont se prolonger aux 
XVIIe et XVIIIe siècles, mais sur un 
plan plus théâtral, comme l’illustrent 
les « turqueries ».
Istanbul est sans doute avec Rome, 
la ville qui suscita l’iconographie 
la plus riche. La capitale du Grand 
Turc fascine et attire les voyageurs. 
Mais au-delà de la fascination, 
c’est l’appréhension de la puissance 
menaçante du Turc qui suscite 
missions et récits. Connaître 
l’adversaire est la motivation 
principale dans laquelle se mêlent 
crainte et admiration pour les 

 Th e steady commercial and 
political toing and froing between 
Western Europe and the Ottoman 
Empire sometimes gelled into a tighter 
bond – as was notably the case for 
the Most Serene Republic of Venice. 
As early as the 16th century, and even 
before, trading relations blossomed 
into signifi cant artistic exchanges 
in the fi eld of the decorative arts: 
textiles, carpets, enamelled glass, 
ceramics, inlayed metalwork, etc. 
Such interconnections were to persist 
in the 17th and 18th centuries, but on a 
more “theatrical” level, as illustrated 
by what came to be called turqueries. 
With Rome, Istanbul is surely the 
city with the richest iconography. 
Th e Great Turk’s capital enchanted 
travellers, attracting them like 
a magnet. But quite apart from 
fascination with the locale, missions 
and descriptions were motivated 
above all by the menacing power of 
the Turk. “Knowing one’s adversary” 
was the prime motivation – to which 
were added fear and awe on the part 
of the ordinary man of Europe, and 

o

Portrait de profi l du sultan Murad Ier, 
avec cartouche : A MOURATES I, 
A. SERVO INTERFECTUS (Mourad Ier, 
assassiné par son vassal)
École fl orentine, entourage de Vasari, 
milieu du XVIe siècle
Huile sur toile, H. 122 cm ; L. 102 cm

Portrait of sultan Murad Ist inscribed: A 
MOURATES I, A SERVO INTERFECTUS 
(Mourad Ist, killed by his vassal)
Florentine school, circle of Vasari, mid XVIth 
century
Oil on canvas
H. 122 cm ; W. 102 cm.



76 77

humbles, plaisir et renseignement 
pour les puissants de l’Europe.
Aux XVIe-XVIIe siècles, des récits de 
voyage se multiplient, ainsi que des 
relations d’ambassade, en principe 
non publiées, destinées à satisfaire une 
élite qui cherche à mieux comprendre 
les « choses turquesques ». Des 
portraits de sultans circulent, donnant 
parfois naissance à de riches séries 
gravées ou peintes comme cette toile 
représentant Murad Ier de profil, 
Soliman le Magnifique, ou ce camée 
de Hayreddin Pacha, dit Barberousse. 
Des récits de voyage traitent 
des aspects de la cour et de la 
vie quotidienne. Enrichis de 
détails et d’anecdotes, certains 
sont abondamment illustrés de 
personnages que les artistes ont pris 
le temps d’étudier à l’occasion des 
processions qui entourent le sultan 
lors des départs en campagne, les 
cérémonies de circoncision et de 
mariage, ou plus simplement pour la 
grande prière du vendredi lorsqu’il 
se rend de son palais de Topkapi à 
Sainte-Sophie. 

pleasure and information-gathering 
for the rich and powerful. 
The 16th and 17th centuries witnessed 
a burgeoning number of traveller’s 
accounts, as well as ambassadorial 
reports – in theory unpublished, 
– intended to satisfy the curiosity 
of an elite who sought to improve 
their understanding of all things 
“turquesque”. Portraits of the sultans 
were circulated and sometimes 
resulted in opulent series of 
engravings or in paintings, such as 
this canvas representing Murad I in 
profile, various likenesses of Suleiman 
the Magnificent, or this cameo of 
Hayreddin Pacha Barbarossa.
Travellers’ descriptions treat of sundry 
aspects of court and everyday life. 
Enriched with telling details and 
anecdotes, some are abundantly 
illustrated with figures the artist 
would have studied in processions 
of the entourage of the sultan as he 
left on campaign, for a ceremony of 
circumcision or weddings, or simply 
on his way from the Topkapi Palace to 
the Hagia Sophia for the great Friday 
prayer. 

Camée représentant Hayreddin Pacha, dit « Barberousse »
Probablement Italie ou Istanbul, XVIe siècle.

Cornaline
H. 2,5 cm ; L. 2 cm.

Ce camée s’inspire probablement d’un portrait de l’amiral Hayreddin Barbarossa conservé dans la collection Paulo Giovo. Si la peinture originale est 
de nos jours perdue, on possède une copie attribuée à Giovanni Bellini au Art Institute of Chicago (Charles H. and Mary F. S. Worcester Collection, 

1947.53). Ce portrait, comme celui de notre camée, représente un double personnage barbu de profil : l’amiral Hayreddin et le juif Sinan. 

Cameo representing Hayreddin Pacha, also known as Barbarossa
Possibly Italy or Istanbul, XVIth century

Cornelian
H. 2,5 cm; W. 2 cm.

This cameo is probably inspired by a portrait of the admiral Hayreddin Barbarossa in Paolo Giovio’s collection. Even though the whereabouts of the original painting
is unknown, a version attributed to Giovanni Bellini is in the collections of the Art Institute of Chicago (Charles H. and Mary E.S. Worcester Collection, 1947. 53).

This painting, as in the above cameo, represents two profiles, one of the admiral Hayreddin and the other, his second in command, Sinan the Jew.



78 79

Portrait de profil du sultan Soliman le Magnifique jeune
Monogramme I. H. pour Hieronymus Hopfer (1500 - 1563)

Gravure
H. 22,7 cm ; L. 15,5 cm.

i

Soliman le Magnifique âgé
D’après l’artiste danois Melchior Lorichs (1526 - 1588), ca 1574

Gravure (IIIe état)
H. 37 ; L. 29,5 cm.

Portrait of sultan Suleiman the Magnificent
Signed IH for Hieronymus Hopfer (1500 - 1563)

Engraving
H. 22,7 cm ; W. 15,5 cm.

Portrait of sultan Suleiman the Magnificent
Melchior Lorichs (1526 - 1588), ca 1574

Engraving (IIIrd state)
H. 37 cm ; W. 29,5 cm.



80 81

i

La marche du Grand Seigneur avec sa garde de janissaires et de spahis
Attribué à Johann Wilhelm Baur (1607-1642)
Huile sur toile
H. 31 cm ; L. 67,5 cm.

Reprise partielle d’une composition de Johann Wilhelm Baur conservée au 
département des arts graphiques du musée du Louvre (inv. 18502) réalisée en 1634 
pour le cardinal Mazarin acquise par Louis XIV des héritiers de Mazarin en 1661. 
Le trait le plus remarquable de l’œuvre de J. W. Baur est cette finesse du pinceau et 
cette capacité à réunir dans un petit format une centaine de personnages. 

u

Procession de janissaires avec leurs haches (baltacı)
Fragment de codex

École autrichienne (?), XVIe siècle
Aquarelle, détrempe, traces d’or sur parchemin

H. 42 cm ; L. 70 cm.

Procession “The march of the Grand Seigneur” with janissary and spahis
Attributed to Johann Wilhelm Baur (1607 - 1642)
Oil on canvas
H. 31 cm ; W. 67,5 cm. 

Partial detail of a composition by Johann Wilhelm Baur kept in the department 
of graphic arts at the Louvre museum (inv.18502) painted in 1634 for the cardinal 
Mazarin, bought by Louis XIVth. from Mazarin’s heirs in 1661.
The most remarkable feature in the work of J.W. Baur is the finesse of his brushstroke 
and the capacity of reuniting in a small format a multitude of characters.

Procession of janissaries with their axes (baltaci)
Fragment from a codex. Austrian school, XVIth century
Water colour, tempera, traces of gilding on parchment

H. 42 cm ; W. 70 cm.



82 83

	 À la fin du xviie siècle, de plus 
en plus d’artistes séjournent à 
Constantinople. Ils sont le plus 
souvent invités par les ambassadeurs 
en poste dans la capitale ottomane. 
Ces « peintres du Bosphore », comme 
on les surnomme parfois, s’illustrent 
surtout dans deux genres de peinture : 
des réceptions d’ambassadeurs et 
des fantaisies orientales, répondant 
ainsi à cette vogue des Turqueries 
qui gagne petit à petit toute l’Europe 
et fait fureur non seulement sous la 
brosse des peintres, mais également en 
musique, en littérature et dans les arts 
décoratifs.
Le plus connu de ces « peintres du 
Bosphore » est sans conteste Jean-
Baptiste Van Mour (1671-1737), qui 
s’installa à Istanbul en 1699, à la 
demande de l’ambassadeur du roi 
de France, le comte de Ferriol. Les 
nombreux tableaux réalisés par Van 
Mour présentent des scènes de rue, 
des personnages dans leurs costumes 
traditionnels et des réceptions 
d’ambassade. La variété des couleurs, 
le luxe des parures et des ornements 
permettent à ce peintre d’origine 
flamande de donner libre cours à son 
goût de la précision. 
Le travail de Van Mour inspira de 
nombreux artistes, à commencer par 
Joseph-Marie Vien (1716-1809) qui, 
lors de son séjour à l’Académie de 
France à Rome, proposa, à l’occasion 
du carnaval romain de 1748, une 
parade sur le thème La Caravane 
du sultan à La Mecque. Chaque 
pensionnaire se déguisa en « grand 
seigneur », « grand vizir », « eunuque 
noir », « eunuque blanc », etc., en tout 
vingt-neuf personnages que Vien 
dessina à la pierre noire et qu’il grava 
par la suite dans un recueil intitulé La 
Caravane du Sultan à La Mecque. 

	 By the end of the 17th century, 
more and more artists were taking 
the opportunity of residing in 
Constantinople, for the most part 
at the invitation of ambassadors 
posted to the Ottoman capital. These 
“painters of the Bosphorus,” as they 
are sometimes called, specialized 
primarily in two types of painting: 
ambassadorial receptions and 
Oriental fantasies corresponding to 
the vogue for turquerie that gradually 
spread to all Europe, flourishing not 
only in painting, but also in music, 
literature, and the applied arts. The 
best-known of these “painters of 
the Bosphorus” is without question 
Jean-Baptiste Van Mour (1671-1737), 
who settled in Istanbul in 1699 at 
the request of the ambassador of the 
King of France, the Comte de Ferriol. 
For the most part Van Mour’s many 
pictures show street scenes, people 
in traditional costume, and embassy 
receptions. The variety of colours, the 
luxury of the ornaments, jewellery 
and personal adornments afforded 
ample opportunity for this painter 
of Flemish extraction to indulge his 
penchant for exactitude. Van Mour’s 
pieces went on to inspire many artists, 
beginning with Joseph-Marie Vien 
(1716-1809). While staying at the 
Académie de France in Rome as a 
winner of the painting prize, for the 
carnival of 1748 Vien proposed a 
parade on the theme of the “Caravan 
of the Sultan to Mecca”. Fellow 
residents of the Academy dressed up 
as a “great lord”, “grand vizier”, “black 
eunuch”, “white eunuch”, etc., in all 
twenty-nine characters that Vien 
drew in black chalk, subsequently 
making engravings that were issued in 
a collection entitled La Caravane du 
Sultan à La Mecque. 

Femme de qualité buvant son café
Entourage de Jean Baptiste Van Mour, ca 1720
Huile sur carton
H. 26,5 cm ; L. 33 cm. 

Noble woman being served coffee
Circle of Jean Baptiste Van Mour, ca 1720
Oil on board
H. 26,5 cm ; W. 33 cm. 



84 85

i

Le maître confiturier du Grand Seigneur
Entourage de Jean Baptiste Van Mour, ca 1720
Huile sur toile
H. 34,5 cm ; W. 26,5 cm. 

i

Portrait du sultan Ahmed III et son « escorte »
Entourage de Jean Baptiste van Mour, ca 1720
Huile sur toile
H. 37 cm ; L. 30,5 cm. 

i

Femme turque conduisant son enfant
Jean Baptiste Van Mour (1671 - 1737)
Huile sur toile
H. 34,5 cm ; L. 26,5 cm.

i

Le Grand Vizir
Entourage de Jean Baptiste Van Mour, ca 1720
Huile sur toile
H. 35 cm ; L. 26,5  cm. 

The master jam confectioner of the Sultan
Circle of Jean Baptiste Van Mour, ca 1720
Oil on canvas
H. 34,5 cm ; W. 26,5 cm. 

Portrait of Ahmed III and his retinue.
Circle of Jean Baptiste van Mour, ca 1720
Oil on canvas
H. 37 cm ; W. 30,5 cm.

Turkish woman leading her child
Jean Baptiste Van Mour (1671 - 1737)
Oil on canvas
H. 34,5 cm ; W. 26,5 cm.

The Grand Vizier
Circle of Jean Baptiste Van Mour, ca 1720
Oil on canvas
H. 35 cm ; W. 26,5  cm. 



86 87

o

Femme de notable d’Istanbul dans son intérieur
Entourage de Jean Baptiste Van Mour. École française, ca 1730
Huile sur panneau
H. 33 cm ; L. 25,5 cm.

Lady of rank from Istanbul in her interior
Circle of Jean Baptiste Van Mour. French school, ca 1730
Oil on panel
H. 33 cm ; W. 25,5 cm. 

Femme arménienne (?). En arrière-plan, vue de la Corne-d’Or
Attribué à Georges de la Chapelle, ca 1660
Huile sur cuivre
H. 21,5 cm ; L. 16 cm. 

Femme grecque (?) sur son balcon. En arrière-plan, vue de la Corne-d’Or
Attribué à Georges de la Chapelle, ca 1660
Huile sur cuivre
H. 20 cm ; L. 14,5 cm. 

An armenian (?) woman. In the background the Golden Horn 
Attributed to Georges de la Chapelle, ca 1660
Oil on copper
H. 21,5 cm ; W. 16 cm. 

A greek ( ?) woman on her balcony. In the background, a view of the Golden Horn
Attributed to Georges de la Chapelle, ca 1660
Oil on copper
H. 20 cm ; W. 14,5 cm. 



88 89

i

La caravane du sultan à la Mecque
Jacques François Martin 
Signé « Jacques François Martin » 
Huile sur toile
H. 54 cm ; L. 135 cm.

The departure of the Sultans Caravan for the pilgrimage
Jacques François Martin 
Signed « Jacques François Martin »
Oil on canvas
H. 54 cm ; W. 135 cm. 



90 91

	 Au cours du xviiie siècle, les 
ambassades occidentales installées 
dans le quartier de Péra devinrent 
de véritables salons qui accueillent 
toutes sortes d’artistes. Les peintres 
et dessinateurs réunirent une 
documentation importante sur la 
Turquie et la vie des Turcs. Parmi 
ceux-ci figurent aussi bien des 
espions, comme l’ingénieur militaire 
Giovan Francesco Rossini, qui 
séjourne à Istanbul en 1741 dans la 
suite du représentant de Venise, le 
baile Andrea Erizzo, ou de jeunes 
artistes en quête de nouvelles sources 
d’inspiration comme Jean-Baptiste 
Hilair (1753 - ap. 1822) ou Jean-
François Duchâteau (1750 - ap. 1805).

	 In the 18th century, Western 
embassies situated in the district of 
Pera developed into genuine salons 
and played host to all sorts of artists 
whose paintings and drawings 
compose a revealing record of Turkey 
and Turkish life. Their number also 
included spies, such as the military 
engineer Giovan Francesco Rossini, 
who resided in Istanbul in 1741 as part 
of the suite Venice’s representative 
at the Sublime Porte, Andrea Erizzo, 
as well as young artists in search of 
new sources of inspiration, like Jean-
Baptiste Hilair (1753 - post. 1822) and 
Jean-François Duchâteau (1750 - post. 
1805).

p.92-93  uu
(en haut) Constantinople, vues du jardin du palais de Venise à Péra

Attribué à Giovan Francesco Rossini, 1741
Encre, crayon et aquarelle sur papier

H. 39 cm ; L. 95 cm.

(above) Constantinople, view from the palace of Venice in Péra
Attributed to Giovan Francesco Rossini, 1741

Ink and pencil on paper
H. 39 cm ; W. 95 cm.

(en bas) Péra et la côte d’Asie vus du palais de Suède
Attribué à Giovan Francesco Rossini, 1742

Encre et crayon sur papier
H. 39 cm ; L. 95 cm.

(below) Pera and the Asiatic Coast as seen from the Swedish Palace
Attributed to Giovan Francesco Rossini, 1742

Ink and pencil on paper
H. 39 cm ; W. 95 cm.

En 1741-1742, sous le règne de Mahmud Ier, l’ingénieur militaire Giovan Francesco Rossini séjourne 
à Istanbul dans la suite du représentant de Venise, le baile Andrea Erizzo. Probablement chargé d’une 

mission d’espionnage, il dresse à la plume, avec une extrême minutie, des vues de la capitale ottomane 
depuis les terrasses de l’ambassade vénitienne de Péra. Cette représentation est l’un des rares souvenirs 

de la ville avant les grands bouleversements urbains de la fin du XVIIIe siècle causés, notamment, par 
les multiples incendies. 

In 1741-1742, under the reign of Mahmud I, the military engineer Giovan Francesco Rossini sojourned 
in Istanbul in the retinue of the bailo Andrea Erizzo. Probably in charge of a spying mission, he drew 

with extreme thoroughness, views of the ottoman capital from the terraces of the Venetian embassy in 
Péra. This representation is one of the few remaining urban souvenirs before the major upheavals of the 

end of the XVIIIth century transformed it, mainly, by multiple fires.

o

Le peintre Clément en costume 
de « L’homme de Loy »
Attribué à Joseph-Marie Vien 
(1716-1809)
Huile sur toile
H. 42,5 cm ; L. 32  cm. 

The painter Clément dressed up 
as “the man of law »
Attributed to Joseph-Marie Vien 
(1716–1809)
Oil on canvas
H. 42,5 cm ; W. 32 cm. 



92 93



94 95

i

Vue de la mosquée du sultan Ahmed à Constantinople
Jean-Baptiste Hilair (1751 - après 1822)
Lavis, pierre noire, encre brune 
H. 21 cm ; L. 35 cm. 

i

Fête turque à Eski Hisar
Jean-Baptiste Hilair (1753 - après 1822)
Plume et lavis de bistre, pierre noire
H. 15 cm ; L. 22 cm.

View of the Sultan Ahmed mosque, Constantinople
Jean-Baptiste Hilair (1751 - post 1822)
Lavis, brown ink
H. 21 cm ; W. 35 cm. 

Turkish festivities at Eski Hisar
Jean- Baptiste Hilair (1753 - post 1822)
Pen and inkwash
H. 15 cm ; W. 22cm.



96 97

u

Portrait de Pierre Iamioglu et de son fils 
Jean-François Duchâteau (vers 1750- ap. 1805)

Huile sur toile marouflée
H. 80 cm ; L. 60 cm.

Daté et signé en haut à gauche : « Pierre Iamioglou, né le 19 maÿ 
1727. Fils de Jacques Iamioglou premier interprète et secrétaire de 

S. M. le Roy de Suède. Peint en Xbre 1787 par Duchâteau ».

Portrait of Pierre Iamioglou and his son
Jean François Duchâteau (arround 1750 - post 1805) 

Oil on canvas
H. 80 cm ; W. 60 cm.

Signed and dated on the top left: « Pierre Iamioglou, born on 19th of 
May 1727. Son of Jacque Iamioglou first interpreter and secretary 
S. M. King of Sweden. Painted in December 1787 by Duchâteau ».

o

Vue de la pointe du Sérail prise de Galata
Jean-Baptiste Hilair (1753 - après 1822)
Dessin, mine de plomb, pierre noir
H. 34 cm ; L. 21 cm.

o

Vue des ruines de Milet et du cour du Méandre 
(Menderes)
Jean-Baptiste Hilair (1751 - après 1822)
Dessin à la plume et à l’aquarelle 
H. 35 cm ; L. 22 cm. 

View of the Seraglio point as seen from Galata
Jean-Baptiste Hilair (1751 - post 1822)
Drawing, pencil
H. 34 cm ; W. 21 cm.

View of the ruins at Milletus and the valley of the 
Meander 
Jean-Baptiste Hilair (1751 - post 1822)
Pen drawing and watercolour
H. 35 cm ; W. 22 cm.



98 99

Bibliographie / Bibliography
[ARSEVEN] Celâl Esad, Constantinople. De 
Byzance à Stamboul, Paris, 1909.

ARSEVEN Celâl Esad, L’Art Turc, depuis son 
origine jusqu’à nos jours, Istanbul, 1939.

ARSEVEN Celal Esad, Les arts décoratifs turcs, 
Istanbul, 1952. 

ASLANAPA Oktay, Turkish Arts: Seljuk and 
Ottoman Carpets, Tiles and Miniature Paintings, 
Istanbul, 1961. 

ASLANAPA Oktay, Turkish Art and Architecture, 
Londres, 1971. 

ATASOY Nurhan, A Garden for the Sultan. 
Gardens and fl owers in the Ottoman culture, 
Istanbul, 2002.

ATASOY Nurhan, DENNY Walter B., MACKIE 
Louise W., TEZCAN Hülya, Ipek. Imperial 
ottoman Silks and Velvets, Londres, 2001. 

ATASOY Nurhan & Julian RABY, Iznik. La 
poterie en Turquie ottomane, Paris, Éd. Du 
Chêne, 1990. 

ATASOY Nurhan et ÇAGMAN Filiz, Turkish 
Miniature Painting, Istanbul, RCD Cultural 
Institute, 1974. 

ATIL Esin (dir.), Turkish Art, Washington-New 
York, 1980.

ATIL Esin, Levni and the Surname, Istanbul, Koç 
Bank, 2000. 

BAKER Patricia L., TEZCAN Hülya, 
WEARDEN Jennifer, Silks for the Sultans. 
Ottoman Imperial Garments from Topkapı 
Palace, Istanbul, 1996. 

BAKER Patricia L., Islamic Textiles, Londres, 
British Museum, 1995.

BAKER Patricia L., TEZCAN Hülya, 
WEARDEN Jennifer, Silks for the Sultans. 
Ottoman Imperial Garments from Topkapı 
Palace, Istanbul, 1996. 

BILGI Hülya, Kütahya tiles and ceramics, Suna 
and Inan Kıraç Foundation Collection, Istanbul, 
Pera Museum, 2006.

BILGI Hülya, Çatma & Kemha. Ottoman silk 
textiles, Istanbul, Sadberk Hanım Müzesi, 2007.

BILGI Hülya, Dance of Fire. Iznik Tiles and 
Ceramics in the Sadberk Hanım Museum, 
Istanbul, Sadberk Hanım Müzesi, 2007.

BOPPE Auguste, Les Peintres turcs du Bosphore 
au XVIIIe siècle, Paris, 1911 (rééd. par Catherine 
VIGNE-BOPPE, éd. ACR, 1989). 

CARSWELL John & DOWSETT C. J. F., 
Kütahya Tiles and Pottery from the Armenian 
Cathedral of St. James, Jerusalem, Oxford, 
Clarendon Press, 1972, 2 vols.

CARSWELL John, Iznik Pottery, Londres, 
British Museum Press, 1998.

COLLINOT Eugène et de BEAUMONT 
Adalbert, Encyclopédie des arts décoratifs de 
l’Orient. Ornements turcs, Paris, 1883.

DEGEORGES Gérard & PORTER Yves, L’Art 
de la Céramique dans l’Architecture Musulmane, 
Paris, Flammarion, 2001.

DENNY Walter B., La céramique turque et l’art 
ottoman, Paris, éd. Citadelles Mazenod, 2004.

DENNY Walter B. & KRODY Sumru Belger, 
Th e Classical Tradition in Anatolian Carpets, 
Washington, Textile Museum-Oxford University 
Press, 2006.

ELLIS Marianne & WEARDEN Jennifer, 
Ottoman Embroidery, Londres, Victora & Albert 
Museum, 2001.

ERBER Christian (dir.), A Wealth of Silk and 
Velvet, Ottoman Fabrics and Embroideries, 
Brême, éd. Temmen, 1995.

ETTINGHAUSEN Richard, Turkish Miniatures 
from the Th irteenth to the Eighteenth Century, 
New York, 1965. 

FAROQHI Suraiya & DEGUILHEM Randhi, 
Craft s and Craft smen in the Ottoman Empire, 
Londres, 2005. 

FOLSACH Kjeld von, Art from the World of 
Islam in the David Collection, Copenhague, 
2001.

GERVERS Veronika, Th e Infl uence of Ottoman 
Turkish Textiles and Costume in Eastern Europe, 
Toronto, Royal Ontario Museum, 1982.

GOODWIN Godfrey, A History of Ottoman 
Architecture, Londres, Th ames and Hudson, 
1971 (réimpr. en 1992). 

GOODWIN Godfrey & SCOTT Phillippa, 
Refl ections of Paradise. Silks and Tiles from 
Ottoman Bursa, Istanbul, 1995.

GRUNBERG Eric & TORN E. M., Four 
Centuries of Ottoman Taste, Londres, 1988.

HITZEL Frédéric, Couleurs de la Corne d’Or. 
Peintres voyageurs à la Sublime Porte, Paris, ACR 
éd., 2002.

HITZEL Frédéric & JACOTIN Mireille, Iznik. 
L’aventure d’une collection. Les céramiques 
ottomanes du musée national de la Renaissance, 
Château d’Écouen, Paris, RMN, 2005.

JOHNSTONE Pauline, Turkish Embroidery, 
Londres, Victoria & Albert Museum, 1985.

KENAAN-KEDAR Nurith, Birds of Paradise : 
Marie Balian and the Armenian Ceramics of 
Jerusalem, Tel Aviv, 2000.

KENAAN-KEDAR Nurith, Th e Armenian 
Ceramics of Jerusalem. Th ree Generations, 1919-
2003, Tel Aviv, 2003.

KRODY Sumru Belger, Flowers of Silk & 
Gold. Four Centuries of Ottoman Embroidery, 
Washington, Th e Textile Museum, 2000.

KRODY Sumru Belger, Embroidery of the Greek 
Islands and Epirus Region : Harpies, Mermaids 
and Tulips, Londres, Th e Textile Museum, 2006.

KÜRKMAN Garo, Ottoman Silver Marks, 
Istanbul, Mathusalem Publications, 1996.

KÜRKMAN Garo, Magic of Clay and Fire. A 
History of Kütahya pottery and potters, Istanbul, 
Suna and Inan Kıraç Foundation, 2006.

MAKARIOU Sophie (dir.), Nouvelles 
acquisitions, Arts de l’Islam, 1988-2001, Paris, 
RMN, 2002.

NECIPOĞLU Gülru, Th e Age of Sinan. 
Architectural Culture in the Ottoman 
Empire, Londres, Reaktion Books, 2005.  

NEWTON Charles, Images of the Ottoman 
Empire, Londres, V&A Publications, 2007. 

PARVILLÉE Léon, Architecture et décoration 
turques au XVe siècle, préface d’Eugène-
Emmanuel Viollet-le-Duc, Paris, 1874.

PETSOPOULOS Yanni, L’art décoratif ottoman: 
tulipes, arabesques et turbans, Paris, Denoël, 
1982. 

PRÉTEXTAT-LECOMTE, Les arts et métiers en 
Turquie, Constantinople, 1902.

QUEIROZ RIBEIRO Maria, Iznik Pottery and 
Tiles in the Calouste Gulbenkian Collection, 
Lisbonne, Calouste Gulbenkian Foundation, 
2009.

ROGERS J. Michael, ÇAGMAN Filiz & 
TANINDI Zeren, Topkapi. Th e Albums and 
Illustrated Manuscripts, Londres, Th ames and 
Hudson, 1986. 

RABY Julian & EFFENY Alison (dir.), Ipek. Th e 
Crescent & the Rose: Imperial Ottoman Silks and 
Velvets, Londres, 2001.

ROGERS J. Michael, Islamic Art and Design 
1500-1700, Londres, British Museum 
Publication, 1983.

SOUSTIEL Joseph, L’Art turc, céramiques, tapis, 
étoff es, velours, broderies, Paris, 1952. 

SOUSTIEL Jean, La Céramique Islamique. Le 
Guide du Connaisseur, Fribourg, Offi  ce du Livre, 
1985.

SOUSTIEL Jean & PORTER Yves, Tombeaux 
de Paradis, Saint-Rémy-en-l’Eau, éd. Monelle 
Hayot, 2003.

SOUSTIEL Laure, « Considération sur deux 
gourdes ottomanes dites “de pèlerin” », Revue de 
Sèvres, 10, 2001, p. 9-16.

SOUSTIEL Laure, Florilège d’Orient, Aix-en-
Provence, éd. Roxelane, 2008.

SOUSTIEL Laure, « Kütahya-Jérusalem. 
Pérégrinations de trois carreaux arméniens », 
Revue de Sèvres, 18, 2009, p. 57-67.

STCHOUKINE Ivan, La Peinture turque d’après 
les manuscrits illustrés. De 
Soliman Ier à Osman II. 1520-1622, Paris, P. 
Geuthner, 1966. 

STCHOUKINE Ivan, La Peinture turque d’après 
les manuscrits illustrés. De 
Murad IV à Mustafa III. 1623-1773, Paris, P. 
Geuthner, 1971. 

TEZCAN Hülya, Children of the Ottoman 
Seraglio. Customs and costumes of the princes and 
princesses, Istanbul, 2006.

TEZCAN Hülya & DELIBAŞ Selma, Topkapı: 
Costumes, Embroideries and other Textiles, 
Londres, 1986.

TEZCAN Hülya & DELIBAŞ Selma, Topkapı 
Sarayı: Costumes et tissus brodés, Paris, 1987.

TEZCAN Hülya & OKUMURA Sumiyo, Textile 
Furnishings from the Topkapi Palace Museum, 
Istanbul, 2007.

THER Ulla, Floral Messages from Ottoman Court 
Embroideries to Anatolian Trousseau Chests, 
Brême, éd. Temmen, 1995.

TITLEY Norah M., Plants and Gardens in 
Persian, Mughal and Turkish Art, Londres, 
British Library, 1979.

TOKATLIAN Armen, Soies de Paradis. Tapis 
et textiles d’Orient du Musée des Tissus de Lyon, 
Paris, 2008.

WATSON Oliver, Ceramics from Islamic Lands, 
Kuwait National Museum, Th e Al-Sabah 
Collection, Londres, Th ames & Hudson, 2004.

WEARDEN Jennifer M., Turkish Velvet Cushion 
Covers, Londres, Victoria & Albert Museum, 1986.

WENZEL Marian, Early Ottoman Silver and 
Iznik Pottery Design, Apollo, septembre 1989, 
p. 159-165.

YETKIN Kemal, L’Ancienne Peinture turque du 
XIIe au XVIIIe siècle, Paris, 
Klincksieck, 1970. 

ZYGULSKY Zdzislaw, Ottoman Art in the 
Service of Empire, New York, 1992. 

Expositions
Amsterdam, 2006-2007
Amsterdam, De Nieuwe Kerk
Istanbul. Th e City and the Sultan, Amsterdam, 
2006.

Berlin, 1988
Berlin, Grosse Orangerie, Schloss 
Charlottenburg
Schätze aus dem Topkapi Serail das Zeitalter 
Süleymans der Prächtigen, Berlin, Staatliche 
Museen Preussischer Kulturbesitz, 1988.

Boulogne, 1993
Boulogne, Centre culturel de Boulogne-
Billancourt
Turquie, au nom de la Tulipe, 1993.

Budapest 1994
Budapest, Hungarian National Museum
Suleyman the Magnifi cent and His Age, Budapest, 
1994.

Francfort, 2008
Francfort-sur-le-Main, Museum für Angewandte 
Kunst Frankfurt
Tulpen, Kaft ane und Levnî / Tulips, Kaft ans and 
Levnî, Francfort-sur-le-Main, 2008.

Genève, 1995
Genève, Musée Rath
Rogers J. Michael (dir.), L’Empire des sultans. 
L’art ottoman dans la collection de Nasser D. 
Khalili, Genève, Th e Nour Fondation et Azimut 
éd., 1995. 

Genève, 1995
Genève, Musée d’art et d’histoire 
Çeyiz : Broderies de l’Empire ottoman, Genève, 
Musée d’art et d’histoire, 1995.

Ingelheim, 1992
Turkei, Abendland begegnet Morgenland, 
Ingelheim 1992.

Istanbul, 1983
Istanbul, Topkapı Sarayı Müzesi
Anadolu Medeniyetleri III, Selçuklu/Osmanlı-
Th e Anatolian civilisations III, Seljuk/Ottoman, 
Avrupa Konseyi 18. Avrupa Sanat Sergisi, 
Istanbul, 1983.

Istanbul, 2000
İstanbul, Topkapı Sarayı Müzesi
Th e Sultan’s Portrait. Picturing the House of 
Osman, Istanbul, 2000.

Istanbul, 2005
Istanbul, Musée de la Banque ottomane
Death in Istanbul. Death and its Rituals in 
Ottoman-Islamic Culture, Edhem Eldem (éd.), 
Istanbul, 2005.

Istanbul, 2008
Istanbul, musée Sakıp Sabancı
Istanbul, Isfahan, Delhi. 3 Capitals of Islamic Art 
masterpieces from the Louvre collection, Istanbul, 
2008.

Istanbul, 2008-2009 
Istanbul, musée du palais de Topkapi
Reformer, Poet and Musician: Sultan Selim Han 
III, Istanbul, 2008.

Istanbul, 2010
Istanbul, musée Sakıp Sabancı
From Byzantion to Ist anbul. 8000 Years of a 
Capital, Istanbul, 2010.

Istanbul, 2010
Istanbul, musée Sakıp Sabancı
Treasures of the Aga Khan Museum, Istanbul, 
2010.

Londres, 1982 
Londres, Leighton House 
Petsopoulos Yanni (dir.), Tulips, Arabesques & 
Turbans, Decorative Arts 
from the Ottoman Empire, Londres, Alexandria 
Press, 1982. 

Londres, 1983
Londres, Hayward Gallery 
Th e Eastern Carpet in the Western World from 
the 15th to the 17th Century, Londres, 1983. 

Londres, 1988
Londres, British Museum
Süleyman the Magnifi cent, J. Michael Rogers et 
R. M. Ward (éds.), Londres, British Museum 
Publications, 1988.

Londres, 2005
Londres, Royal Academy of Arts
Turks. A Journey of a Th ousand Years, 600-
1600, David J. Roxburgh (éd.), Londres, Royal 
Academy of Arts, 2005.

Lyon, 2011
Lyon, musée des Beaux-Arts
Islamophilies. L’Europe moderne et les arts de 
l’Islam, R. Labrusse (éd.), Paris, Somogy éd., 
2011.
 
Memphis, 1992
Splendors of the Ottoman Sultans, Nurhan 
Atasoy (éd.), Th e Memphis International 
Cultural Series, A Division of the City of 
Memphis, Wonders, 1992.

Paris, 1989
Paris, Institut du Monde Arabe 
Tapis. Présents de l’Orient à l’Occident, Paris, 
IMA, 1989. 

Paris, 1990
Paris, Galeries nationales du Grand Palais
Soliman le Magnifi que, Paris, AFAA, 1990.

Paris, 2000
Paris, Musée du Louvre 
Calligraphies ottomanes. Collection du musée 
Sakıp Sabancı, Uğur Derman (éd.), Paris, RMN, 
2000. 

Paris, 2000
Paris, Musée Jacquemart-André 
Splendeurs de la céramique ottomane du XVIe 
au XIXe siècle des collections Suna-Inan Kıraç et 
du musée Sadberk Hanım, Laure Soustiel (éd.), 
Paris-Istanbul, 2000.

Paris, 2001
Paris, musée du Louvre
L’Étrange et le merveilleux en terres d’Islam, 
Marthe Bernus-Taylor (dir.), Paris, RMN, 2001.

Paris, 2007-2008
Paris, musée des Ars décoratifs
Purs décors ? Arts de l’Islam, regards du XIXe 
siècle. Collections des Arts décoratifs, Rémi 
Labrusse (dir.), Paris, 2007.

Paris, 2009-2010
Paris, musée du Louvre
À la cour du Grand Turc. Caft ans du palais de 
Topkapi, Charlotte Maury (dir.), Paris, éd. 5 
Continents, 2009.

Paris, 2009-2010
Paris, Grand Palais
De Byzance à Istanbul. Un port pour deux 
continents, Noémy Levy (dir.), Paris, RMN, 2009. 

Tokyo, 1988
Th e Splendour of Turkish Civilization. Ottoman 
Treasures of the Topkapi Palace, Tokyo, 1988.

Tokyo, 2007
Tokyo, Metropolitan Art Museum
Th e Treasures of the Topkapi Palace and the 
Magnifi cent Ottoman Dynasty, Tokyo, 2007.

Versailles, 1999
Versailles, Château de Versailles
Topkapi à Versailles. Trésors de la Cour ottomane, 
château de Versailles, Paris, RMN, 1999.

Washington, 1966
Washington D. C., Smithsonian Institution
Art Treasures of Turkey, Washington D. C., 1966.

Washington, Chicago, New York, 1987-1988
Washington D.C., National Gallery of Art ; 
Chicago, Art Institute ; New York, Metropolitan 
Museum of Art, 1987-1988. 
Th e Age of Sultan Süleyman the Magnifi cent, Esin 
Atıl (éd.), Washington D.C., National Gallery of 
Art, New York, Harry N. Abrams, 1987.

Washington, San Diego, Fort Lauderdale, 2000-
2001
Washington D. C., Th e Corcoran Gallery of Art, 
mars-juin 2000 ; San Diego Museum of Art, San 
Diego, juil.-sept. 2000 ; Museum of Art, Fort 
Lauderdale, Floride, oct. 2000-févr. 2001.
Palace of Gold & Light. Treasures from the 
Topkapi, Istanbul, Washington, 2000.

Washington, 2005-2006
Washington, Arthur M. Sackler Gallery, 
Smithsonian Institution
Style & Status: Imperial Costumes from Ottoman 
Turkey, Londres, Azimuth ed., 2005.

Zagreb, 1999
Zagreb, Galerija Klovicevi Dvori
Dragocjenosti otomanske umjetnosti, Th e 
Treasures of the Ottoman Art, Zagreb, 1999.

BIBLIOGRAPHIE
BIBLIOGRAPHY



100

REMERCIEMENTS

Nous tenons à remercier en premier lieu Guillaume Cerutti, Président-directeur général de Sotheby’s France, ainsi que 
Jeremy Durack, secrétaire général, et Nathalie Petit, directeur marketing, pour leur soutien.
Nous tenons à exprimer notre gratitude aux collectionneurs privés qui ont souhaité garder l’anonymat mais ont 
contribué par leurs prêts au succès de cette exposition.
Nous souhaitons enfin témoigner notre reconnaissance à tous ceux qui nous ont apporté leur aide dans la 
préparation de cette exposition : Martha Bakara, Pierre Jourdan Barry, Nathalie Binart, Zette Cazalas, 
Roger Delagarde, Oya Delahaye, Nilüfer Dobra, Edhem Eldem, Edward Gibbs, Nadine Guillemin, Suzanne Hitzel, 
Mr & Mme Gérard Khoury, Lynxtrad, Ginette Martagex, Zoé Niang, Rachel Scrivo, Laure Soustiel, Nicholas Suk, 
Mehmet Baha Tanman, Armen Tokatlian, Philippe Vanreck et Catherine Vigne-Boppe.
Enfin, nos remerciements vont à la Maison André et à l’ensemble des collaborateurs de Sotheby’s France.

•

ACKNOWLEDGEMENTS

We would first like to express our gratitude to Guillaume Cerutti, President and CEO of Sotheby’s France, together 
with Jeremy Durack, Senior Director, and Nathalie Petit, Marketing Director, for their support.
We would also wish to address our thanks to the private collectors who wish to remain anonymous, but who have 
contributed to the success of the exhibition through their loans.
We gratefully acknowledge the help of all those who have assisted in the preparation of this exhibition: 	
Martha Bakara, Pierre Jourdan Barry, Nathalie Binart, Zette Cazalas, Roger Delagarde, Oya Delahaye, Nilüfer 
Dobra, Edhem Eldem, Edward Gibbs, Nadine Guillemin, Suzanne Hitzel, Mr and Mrs Gérard Khoury, Lynxtrad, 	
Ginette Martagex, Zoé Niang, Rachel Scrivo, Laure Soustiel, Nicholas Suk, Mehmet Baha Tanman, Armen Tokatlian, 
Philippe Vanreck, and Catherine Vigne-Boppe.
Finally, our thanks go to the Maison André and the staff of Sotheby’s France. 


